
Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025 

 Copyright©2025, Daud Darmadi.                                                                                                                                       | 221 

  Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

e-ISSN: 2621-8135 

p-ISSN: 2621-8151 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) 

http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei 

Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 221-237                                      DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.616 

Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 

 

 

Penghakiman bagi Perusak Bumi: Tinjauan Teologi 

Ekologis dalam Wahyu 11:18 dan Implikasinya bagi 

Pendidikan Kristen Anak di Gereja  
 

Daud Darmadi1)* 
1) Sekolah Tinggi Teologi Adhi Wacana Surabaya, Indonesia 

*) Email: dauddarmadi79@gmail.com 

 

Diterima: 27 Feb. 2025 Direvisi: 04 Agustus 2025 Disetujui: 08 Agustus 2025 

 

Abstract 

The escalating degradation of the earth demands early environmental 

stewardship, which should be instilled through Christian education for children. 

However, church-based Christian education curricula often lack integrated content 

on environmental sustainability. The decreasing engagement of children with 

nature contributes to a generation less concerned with the care of creation. This 

study aims to explore the concept of ecological theology based on Revelation 11:18 

and examine its relevance to children’s Christian education. The research employs 

a hermeneutical approach to the biblical text and a qualitative descriptive analysis 

of educational practices within the church. The findings reveal three key insights. 

First, Revelation 11:18 highlights a sharp contrast between those who faithfully 

fulfill God's mandate and those who destroy the earth; in the final judgment, God 

rewards those who care for the earth and punishes its destroyers. Second, 

environmental stewardship is an expression of faithful obedience and a reflection 

of human nature as the imago Dei, participating in the restoration of creation. 

Third, children’s Christian education plays a strategic role in shaping ecological 

awareness through faith-based curricula and sustainable environmental projects. 

This study concludes that integrating ecological theological values into children’s 

Christian education is essential. Churches must develop curricula that instill 

responsibility to care for and restore creation in accordance with God’s will. 

 

Keywords: Christian Education for Children; Destroyer of The Earth; 

Environmental Steward; God's Mandate; Guardian of Creation. 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei


Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 222 

Abstrak 

Kerusakan bumi yang semakin masif menuntut upaya pelestarian lingkungan 

yang ditanamkan sejak dini melalui pendidikan Kristen anak. Namun, kurikulum 

pendidikan Kristen di gereja masih kurang mengintegrasikan materi mengenai 

kelestarian lingkungan. Aktivitas anak yang semakin minim di alam turut 

membentuk generasi yang kurang peduli terhadap keberlanjutan ciptaan. Penelitian 

ini bertujuan menggali konsep teologi ekologis berdasarkan Wahyu 11:18 dan 

mengkaji relevansinya bagi pendidikan Kristen anak. Metode yang digunakan 

adalah hermeneutik terhadap teks Alkitab serta analisis deskriptif kualitatif 

terhadap praktik pendidikan anak di gereja. Hasil penelitian menunjukkan: 

pertama, Wahyu 11:18 menegaskan kontras antara mereka yang setia menjalankan 

mandat Allah dan yang merusak bumi; Allah memberikan upah kepada yang 

memelihara bumi dan menghukum perusaknya pada hari penghakiman. Kedua, 

pemeliharaan lingkungan merupakan wujud kesetiaan iman dan refleksi natur 

manusia sebagai gambar Allah yang turut serta dalam pemulihan ciptaan. Ketiga, 

pendidikan Kristen anak berperan strategis dalam membentuk kesadaran ekologis 

melalui kurikulum berbasis iman dan proyek lingkungan berkelanjutan. Simpulan 

penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi nilai-nilai teologi ekologis dalam 

pendidikan Kristen anak. Gereja perlu menyusun kurikulum yang menanamkan 

tanggung jawab untuk menjaga dan memulihkan ciptaan sesuai kehendak Allah. 

 

Kata-Kata Kunci: Mandat Allah; Pemelihara Lingkungan; Penjaga Ciptaan; 

Pendidikan Kristen Anak; Perusak Bumi. 

 

Pendahuluan 

Karya penebusan Kristus tidak hanya terbatas pada keselamatan manusia 

secara individu, melainkan mencakup keselamatan seluruh ciptaan, termasuk alam 

semesta. Kitab Wahyu menyatakan bahwa langit dan bumi yang ada saat ini akan 

dipulihkan. Tuhan akan menghadirkan langit dan bumi yang baru bagi umat 

manusia. Dua pandangan teologis utama tentang hal ini adalah pandangan anihilasi, 

yang percaya bahwa langit dan bumi saat ini akan lenyap dan digantikan oleh 

ciptaan yang sepenuhnya baru, dan pandangan restorasi, yang melihat pemulihan 

sebagai keberlanjutan dari ciptaan yang ada. Aliran anihilasi cenderung 

memandang bahwa langit dan bumi yang ada saat ini akan lenyap dan digantikan 

dengan yang sepenuhnya baru, 1  yang sering kali mengarah pada pengabaian 

tanggung jawab ekologis.2 Pandangan ini mengutamakan pewartaan Injil kepada 

 
1 Tim Lahaye, Penyingkapan Kitab Wahyu (Batam: Gospel Press, 2006). 465-466. 
2 Sabda Budiman, “Kritik terhadap pandangan anihilasi dan implikasinya dalam hidup orang 

percaya masa kini,” KALUTEROS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2020): 12–26. 



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

223 

individu daripada kepedulian terhadap seluruh ciptaan, termasuk alam yang juga 

menjadi bagian dari mandat Tuhan kepada manusia. 

Isu kerusakan lingkungan menjadi persoalan global yang sangat mendesak, 

ditandai oleh berbagai bentuk kerusakan seperti deforestasi, polusi industri, 

eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan, perubahan iklim, kepunahan 

spesies, dan hilangnya keanekaragaman hayati. Semua ini sebagian besar 

disebabkan oleh aktivitas manusia yang tidak terkontrol dalam mengejar 

kesejahteraan, seperti penambangan, pembukaan lahan, dan pembangunan yang 

mengabaikan keberlanjutan lingkungan. Kondisi ini dapat mengancam 

kelangsungan hidup manusia, serta menimbulkan tantangan moral dan teologis, 

khususnya bagi gereja dan praksis pendidikan Kristen.3 Dalam menghadapi dilema 

etis ini, penting untuk menumbuhkan kesadaran bahwa merawat lingkungan 

merupakan bagian dari tanggung jawab manusia atas ciptaan Allah, sebagaimana 

Allah menempatkan manusia di Taman Eden untuk mengusahakan dan 

memeliharanya (Kej. 2:15). Gereja, baik secara universal, lokal, maupun individu, 

memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai-nilai pemeliharaan lingkungan 

melalui pendidikan Kristen, terutama kepada anak-anak. Dalam konteks kerusakan 

lingkungan yang kian mengkhawatirkan, mandat ini semakin relevan dan mendesak 

untuk diajarkan kepada anak-anak. Guru, sebagai pelaksana kurikulum pendidikan 

Kristen di gereja dapat mengajar dan  menanamkan pemahaman bahwa menjaga 

lingkungan adalah tanggung jawab spiritual dan teologis.4 

Pada masa sekarang ini kegiatan anak di luar ruangan yang menyatu dengan 

alam semakin semakin berkurang. Mereka lebih sering di dalam rumah, bermain 

gadget, untuk mengisi waktu luangnya. Dimana salah satu dampak negatif 

penggunaan gadget adalah kurangnya interaksi dengan lingkungan sosial dan 

lingkungan alam. 5  Beberapa studi sebelumnya telah membuka jalan bagi 

pendekatan ini. Gule menekankan konsep eduekologi dalam pendidikan Kristen 

yang mengintegrasikan nilai-nilai ekologis ke dalam kurikulum dan pembentukan 

 
3 Jefri Hina Remi Katu, “Teologi Ekologi : Suatu Isu Etika Menuju Eskatologi Kristen,” 

CARAKA: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 1, no. 1 (2020): 65–85. 
4  Hendrico Xanana Siwy dan Stimson Hutagalung, “Memelihara Surga Bumi: Analisis 

Persepsi Gereja terhadap Ekoteologi melalui Sudut Pandang Kejadian 2:15,” Veritas Lux Mea 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 6, no. 1 (2024): 148–63, doi:10.59177/veritas.v6i1.271.. 
5 Belinda Mau dan Jenny Gabriela, “Dampak Penggunaan Gadget Terhadap Perkembangan 

Perilaku Anak Remaja Masa Kini,” Excelsis Deo: Jurnal Teologi, Misiologi, dan Pendidikan 5, no. 

1 (2021): 99–110, doi:10.51730/ed.v5i1.70. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 224 

karakter murid secara eko-teosentris. 6  Sementara itu, Samosir dan Boiliu 

menyoroti pentingnya peran keluarga, gereja, dan sekolah dalam membentuk 

kesadaran ekologis melalui keteladanan dan praktik konkret dalam kehidupan 

sehari-hari.7 Penelitian ini berbeda dengan dengan penelitian sebelumnya karena 

bermaksud untuk menajamkan makna Wahyu 11:18 dalam merumuskan strategi 

pendidikan Kristen yang mampu menanamkan kesadaran dan tanggung jawab 

ekologis kepada anak-anak sejak dini; Memberikan kontribusi baru dalam 

diskursus ekoteologi, sekaligus menawarkan pendekatan praktis bagi gereja dan 

pendidik Kristen dalam membentuk generasi yang bertanggung jawab terhadap 

kelestarian lingkungan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan menggabungkan 

pendekatan eksegesis dan deskriptif-kualitatif secara terintegrasi. 8  Pendekatan 

eksegesis digunakan pada tahap awal untuk menjelaskan makna Wahyu 11:18, 

khususnya frasa “membinasakan barang siapa yang membinasakan bumi,” dengan 

mempertimbangkan konteks bahasa, budaya, dan historis teks.  Metode eksegesis 

ini bertujuan menggali makna teologis-ekologis yang menjadi dasar konseptual 

penelitian serta menjembatani pemahaman teks dengan praktik pendidikan Kristen 

anak di gereja. Setelah makna teks diperoleh, metode deskriptif-kualitatif 

digunakan untuk mengkaji, menyusun, dan menyajikan temuan secara sistematis. 

Metode ini diterapkan untuk menganalisis data dari berbagai sumber literatur yang 

mengacu pada teori-teori ekoteologi dan pendidikan Kristen. Hasil eksegesis teks 

dipadukan dengan data literatur untuk membangun kerangka konseptual mengenai 

bagaimana kesadaran ekologis anak dapat dibentuk melalui pendidikan Kristen. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Dalam kitab Wahyu 11:18, dinyatakan bahwa Allah akan "membinasakan 

barangsiapa yang membinasakan bumi." Ayat ini memberikan perspektif 

eskatologis bahwa bumi yang dirusak akan dipulihkan oleh Allah, namun manusia 

 
6 Yosefo Gule, “Konsep Eduecologi dalam Pendidikan Agama Kristen Konteks Sekolah,” 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 3, no. 2 (2020): 181–201, 

doi:10.34081/fidei.v3i2.183.. 
7 Christina Metallica Samosir dan Fredik Melkias Boiliu, “EDUKATIF : JURNAL ILMU 

PENDIDIKAN Pendidikan Agama Kristen Sebagai Upaya Menjawab Tantangan Krisis Lingkungan 

Hidup” 4, no. 1 (2022): 815–26. 
8Sonny Eli Zaluchu, “Metode Penelitian di dalam Manuskrip Jurnal Ilmiah Keagamaan,” 

Jurnal Teologi Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 66–249. 



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

225 

juga memiliki kewajiban moral untuk merawat dan menjaga ciptaan-Nya sebelum 

tiba penghakiman terakhir. Apabila manusia melalaikan tugas tersebut, dan bahkan 

dengan tindakan aktif melakukan pengrusakan terhadap bumi akan berhadapan 

dengan penghakiman Allah. 

 

Kontras Tindakan Perusak dan Pemelihara Bumi 

Konteks dekat Wahyu 11:18 terdapat dalam perikop Wahyu 11:15–19 yang 

menggambarkan peniupan sangkakala ketujuh, pengumuman kemenangan kerajaan 

Mesias, serta dimulainya penghakiman ilahi. Ayat 15 menyatakan bahwa Kristus 

akan memerintah selama-lamanya, diikuti dengan sukacita sorgawi dan 

penghakiman atas umat manusia. Dalam ayat 18, disebutkan kelompok orang yang 

menerima upah yaitu mereka yang takut akan nama Tuhan, hamba-hamba-Nya, 

para nabi, dan orang-orang kudus yang mencakup umat percaya dari segala bangsa 

yang telah dikuduskan oleh karya penebusan Kristus.9 Gambaran ini senada dengan 

Mazmur 115:13 dan nubuat Daniel 9, yang menunjukkan kesinambungan antara 

umat Allah dalam Perjanjian Lama dan Baru. Kelompok pertama ini adalah mereka 

yang tetap setia dan hidup dalam kebenaran di tengah tekanan sistem dunia yang 

rusak. Sebaliknya, ayat ini juga menyebut kelompok lain, yaitu mereka yang 

dibinasakan karena telah membinasakan bumi, yakni orang-orang yang hidup 

bertentangan dengan kehendak Allah dan mengabaikan mandat moral terhadap 

ciptaan. Kontras ini memperlihatkan pemisahan tegas antara mereka yang hidup 

dalam kekudusan dan mereka yang mencemari bumi, baik secara fisik maupun 

rohani.10 

Frase "dan untuk membinasakan barang siapa yang membinasakan bumi" 

teks Yunaninya adalah καὶ διαφθεῖραι τοὺς διαφθείροντας τὴν γῆν. Transliterasi: kai 

diaphtheirai tous diaphtheirontas tên gên. Kata sambung "dan" (kai) menunjukkan 

hubungan antara tindakan Allah memberikan upah kepada hamba-hamba-Nya dan 

membinasakan mereka yang merusak bumi. Ini mengindikasikan bahwa kedua 

tindakan ini merupakan bagian dari penghakiman yang sama. Kata διαφθεῖραι 

(diaphtheirai) adalah kata kerja infinitif aorist aktif dari diaphtheiró (διαφθείρω), 

yang berarti "membinasakan", "merusak", atau "menghancurkan". Bentuk aorist di 

sini menunjukkan tindakan yang tuntas, bukan proses yang sedang berlangsung, 

tetapi peristiwa penghakiman yang definitif dan pasti. Kata διαφθείροντας 

(diaphtheirontas) adalah partisip aktif maskulin akusatif jamak dari kata yang sama 

 
9 J.J. De Heer, Wahyu kepada Yohanes (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2014). 157 
10 Peter Wongso, Eksposisi Doktrin Alkitab: Kitab Wahyu (Malang: Literatur SAAT, 1996). 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 226 

diaphtheiró (διαφθείρω), yang berarti "mereka yang merusak" atau "yang sedang 

membinasakan". Partisip ini menunjukkan tindakan yang sedang berlangsung, 

yaitu, mereka yang terus merusak bumi. Jadi Allah akan membinasakan 

(diaphtheirai) mereka yang merusak (diaphtheirontas) bumi. Dalam pandangan 

Heer, kata diaphtheiro mengandung makna ganda, yakni secara moral sebagai 

ketidakbertanggungjawaban manusia terhadap bumi dan secara harfiah sebagai 

penindasan dan kekerasan terhadap sesama dan ciptaan lainnya.11 

Ada keterkaitan menarik antara kehidupan beriman kepada Yesus dengan 

tindakan untuk menjaga bumi. Tindakan iman dalam keseharian adalah suatu 

tindakan nyata untuk menjaga kelestarian lingkungan. Dalam teologi mistik kosmik 

St. Fransiskus menganggap bahwa manusia memiliki hubungan persaudaraan 

dengan segala ciptaan, yang berakar pada sakramentalitas ciptaan. Hal ini 

membawa pada pemahaman bahwa semua makhluk adalah sesama ciptaan dalam 

keluarga yang satu dari Sang Pencipta.12 Seluruh alam semesta sebagai ekosistem 

harmonis, di mana manusia dan ciptaan lain saling terhubung dalam keutuhan dan 

nilai yang setara, dengan demikian akan terjadi hubungan yang saling menjaga. 

Ketika manusia menjaga bumi, maka bumi akan ’menjaga’ manusia. Gereja dan 

setiap orang percaya dapat berperan dalam menerapkan prinsip-prinsip 

keberlanjutan dalam kehidupan sehari-hari, seperti hemat energi, mengelola 

sampah, dan mendukung kebijakan lingkungan yang berkelanjutan. 

 

Keadilan Allah dalam Menegakkan Penghakiman atas Perusak Bumi 

Konteks jauh Wahyu 11:18 berkaitan erat dengan tema besar kitab Wahyu 

dan narasi Alkitab secara keseluruhan, yakni kemenangan Kristus sebagai penguasa 

tertinggi yang datang untuk menegakkan kerajaan kekal-Nya dan menghakimi 

dunia. Bahasa simbolis kitab Wahyu menegaskan konflik antara kuasa Kristus dan 

kekuatan jahat, serta berakhir dengan penghakiman bagi yang menolak otoritas-

Nya, 13  termasuk mereka yang merusak bumi. Frasa “Allah telah datang” 

menandakan bahwa pemerintahan Allah kini berlaku secara penuh dan nyata, dan 

saat itulah bangsa-bangsa dihakimi serta orang percaya menerima upah. 14 

Kerusakan terhadap bumi adalah bentuk pelanggaran serius terhadap mandat ilahi 

sejak Kejadian 2:15, sehingga menjadi bagian dari alasan penghakiman. Dosa 

 
11 De Heer, Wahyu kepada Yohanes. 156 
12 Peter C. Aman, “Teologi Ekologi dan Mistik-Kosmik St. Fransiskus Asisi,” Diskursus - 

Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 15, no. 2 (2016): 188, doi:10.26551/diskursus.v15i2.11. 
13 Lahaye, Penyingkapan Kitab Wahyu. 258 
14 Donald Guthrie dan Et.all, Tafsiran Masa Kini 3 (Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina 

Kasih/OMF, 2008). 



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

227 

terhadap pengrusakan ciptaan adalah pemberontakan, kejahatan moral dan spiritual 

yang akan diadili Allah secara adil. Pesan dari kitab Wahyu dalam konteks ini 

adalah menyatukan pesan tentang tanggung jawab manusia, keadilan Allah, dan 

pemulihan akhir ciptaan, yang akan digenapi dalam langit dan bumi yang baru 

(Why. 21:1). 15  Dalam problematika dogmatik tentang apakah bumi ini akan 

diperbarui atau bahwa ada diciptakan suatu bola bumi baru yang sama sekali baru, 

peneliti memilih untuk beranggapan bahwa bumi yang ada sekarang ini tetap ada 

tetapi diperbarui. Sebab seandainya diciptakan bumi baru maka ciptaan pertama 

Allah haruslah disebutkan gagal untuk selamanya. Dalam konteks ini kitab Wahyu 

tidak menjelaskan dengan rinci, gambarannya lebih mengarah kepada suatu 

keadaan dimana Allah sedang mengerjakan suatu keadaan yang sangat baru.16  

Selanjutnya, konteks peperangan rohani di kitab Wahyu, yang semakin intens 

sejak Wahyu 12, memberikan kerangka yang lebih luas bagi interpretasi Wahyu 

11:18, dimana pengrusakkan bumi dapat ditafsirkan sebagai akibat dari kekuatan 

jahat yang melawan Allah. Hal ini nampak dalam penciptaan kembali bumi yang 

pertama, dalam narasi Kejadian 1, dimana bumi pada awalnya gelap gulita sebagai 

tindakan iblis yang telah dijatuhkan ke bumi. Jadi kekuatan jahat dari iblis 

mempengaruhi manusia untuk mengadakan pengrusakan masif terhadap bumi 

sampai kepada akhir zaman. Penggambaran dalam Kitab Wahyu menunjukkan 

konflik kosmis antara Kristus dan si jahat mencapai puncaknya, yang pada 

akhirnya para perusak bumi ini akan dibinasakan bersama dengan antikristus.17 

Kejahatan akan mendapat murka sebagaimana diungkapkan dalam berbagai tema 

apokaliptik dalam kitab Wahyu.18 

Perintah Allah sejak awal sudah sangat jelas bahwa manusia diberi mandat 

untuk mengelola dan bukannya menghabiskan. Stott, menjelaskan bahwa Allah 

memberikan manusia kekuasaan atas bumi sebagai kekuasaan yang diberikan, dan 

terus berkembang, namun selanjutnya bahwa kekuasaan itu dikerjakan dalam 

kooperatif dengan Allah. Manusia diberikan alam selanjutnya mengelola alam itu 

dalam pembudidayaan. 19  Jika kekuasaan atas bumi ini adalah mandat yang 

diberikan oleh Allah kepada manusia sebagai bentuk kerjasama dengan-Nya dan 

untuk kepentingan bersama, maka manusia berkewajiban untuk 

mempertanggungjawabkan pengelolaan tersebut kepada-Nya. Manusia tidak 

 
15 George Eldon Ladd, Teologi Perjanjian Baru 2 (Bandung: Kalam Hidup, 2002). 461 
16 De Heer, Wahyu kepada Yohanes. 306 
17 Lahaye, Penyingkapan Kitab Wahyu. 258 
18 Ladd, Teologi Perjanjian Baru 2.451-455 
19  John Stott, Isu-isu Global Menantang Kepemimpinan Kristiani (Jakarta: Yayasan 

Komunikasi Bina Kasih/OMF, 1999). 156 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 228 

memiliki hak untuk memperlakukan lingkungan alam sesuka hati atau bertindak 

semena-mena terhadapnya. Penguasaan atas bumi tidak sama dengan perusakan. 

Karena bumi ini dipercayakan kepada manusia, maka pengelolaannya harus 

dilakukan secara bijaksana dan produktif sejak dini. 

 

Pemulihan Ciptaan dalam Bumi Baru: Mandat Memperbaharui Ciptaan 

Wahyu 11:18 juga mengandung pesan eskatologis bahwa dalam kemenangan 

Kristus, bumi akan dipulihkan. Dalam konteks dekat Wahyu 11:15-19, sangkakala 

ketujuh menandai deklarasi bahwa Kerajaan Mesias sudah datang dan akan 

memerintah selama-lamanya, hal ini mengisyaratkan pemulihan total di bawah 

pemerintahan Kristus. Ketika penghakiman terakhir tiba, tidak hanya kejahatan 

akan dimusnahkan, tetapi ciptaan juga akan dipulihkan sesuai dengan kehendak 

Tuhan. Dalam konteks keseluruhan kitab Wahyu, tindakan merusak bumi dianggap 

sebagai pengingkaran terhadap perintah Allah, dan konsekuensinya adalah 

kebinasaan. 

Apner melalui perspektif eko-hermeneutik menjelaskan bahwa istilah tselem 

Elohim melampaui pandangan hirarkis tradisional yang cenderung menganggap 

manusia berada di atas ciptaan lainnya. Sebaliknya, manusia dipanggil untuk 

menjalankan tugas rada (berkuasa) dan kabash (menaklukkan) dalam makna 

pemberdayaan yang penuh kasih, yang bersumber dari berkat Allah yang 

menciptakan kehidupan secara harmonis. 20  Perspektif ini menuntun manusia 

sebagai pemulih dan pembaharu atas ciptaan yang terkutuk karena dosa. Jika pada 

masa yang akan datang Tuhan akan memulihkan bumi secara sempurna, maka 

manusia pada masa kini, perlu menjadi agen pembaharu alam. Mandat mengelola 

alam bukan hanya sebatas tidak merusak namun lebih dari itu harus menjadi 

pembaharu yang dilakukan melalui tindakan nyata 

Yesus Kristus adalah wujud sejati dari "Gambar Allah," (Kol.1:15, Ibr. 1:3) 

yang menjadi dasar bagi identitas manusia sebagai penatalayan yang 

mencerminkan kualitas keilahian yang bukan dalam keserupaan fisik, melainkan 

dalam kapasitas spiritual dan tanggung jawab untuk menjaga dan memberdayakan 

ciptaan (Rom. 8:29). Pada masa yang akan datang Kristus akan menegakkan 

pemerintahan-Nya dan akan memperbaharui bumi, maka menjadi serupa dengan 

Kristus haruslah diwujudkan dalam tindakan untuk memulihkan kembali bumi 

yang telah rusak. Dengan demikian, mandat pemeliharaan bumi di sini mencakup 

 
20  Grets Janialdi Apner, “Gereja Eko-Misional: Sebuah Tawaran Teologi Misi Ekologi 

Berdasarkan Eko-Hermeneutik Terhadap Kejadian 1:27-28 dan 2:15,” DUNAMIS: Jurnal Teologi 

dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022): 171–83, doi:10.30648/dun.v7i1.659. 



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

229 

upaya pemulihan lingkungan sebagai bentuk partisipasi dalam rencana Allah. 

Upaya konkret yang bisa dilakukan misalnya adalah melalui reboisasi, 

pengurangan limbah plastik, dan penerapan teknologi hijau untuk memperbaiki 

lingkungan yang telah dirusak. Dalam perspektif teologis, upaya-upaya ini bukan 

hanya tindakan ekologi, tetapi juga perwujudan dari iman yang menghargai ciptaan 

Allah dan berpartisipasi dalam pemulihan dunia yang telah jatuh. 

 

Kritik terhadap Perusakan Bumi Saat Ini 

Dalam konteks global saat ini, degradasi lingkungan terlihat jelas melalui 

fenomena-fenomena destruktif seperti deforestasi, pencemaran udara dan air, 

eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, serta pemanasan global. Setiap 

tindakan ini merupakan bentuk eksploitasi yang secara langsung merusak alam, 

yang dalam iman Kristen dipahami sebagai ciptaan Allah yang berharga. 

Berdasarkan Wahyu 11:18, pengrusakan bumi tidak hanya berdampak ekologis 

tetapi juga memiliki implikasi moral dan spiritual. Sebagaimana yang sudah 

dijelaskan bahwa dalam ayat ini Tuhan akan menghukum mereka yang merusak 

bumi, hal ini memberikan landasan bagi kritik terhadap tindakan destruktif yang 

bertentangan dengan mandat pemeliharaan bumi yang diberikan kepada manusia. 

Dalam Wahyu 11:18 kata membinasakan dapat disamakan kata merusak, dengan 

mengangkat konsep “perusak bumi,” dinilai bahwa ini adalah suatu istilah yang 

relevan dalam konteks tindakan destruktif modern. Beberapa kategori utama 

“perusak bumi” dapat diidentifikasi dalam aktivitas-aktivitas berikut ini: 

 

Deforestasi.  

Penebangan hutan secara ilegal, terutama di daerah tropis seperti Indonesia, 

dilakukan untuk memenuhi kebutuhan industri kelapa sawit, kertas, dan kayu. 

Praktik ini mengakibatkan hilangnya habitat satwa liar, berkurangnya 

keanekaragaman hayati, serta peningkatan emisi karbon yang memperburuk 

perubahan iklim. Contoh nyata terjadi di Sumatera dan Kalimantan, di mana 

deforestasi telah menyebabkan kerusakan habitat bagi spesies endemik seperti 

orang utan, memicu kebakaran hutan, dan menghasilkan polusi udara yang 

signifikan.21 

 

 

 
21 N Anjelina, Hendro Hariyanto Siburian, dan Yuli Berkatni, “Peran Gereja dalam Menjaga 

Kelestarian Ekologi: Menyikapi Kerusakan Hutan Kalimantan oleh Perkebunan Sawit,” 

CHARISTHEO: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 4, no. 2 (2025): 161–74. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 230 

Polusi Industri 

Polusi yang dihasilkan oleh limbah industri menjadi masalah serius bagi 

lingkungan. Industri besar sering kali membuang limbah beracun yang 

mengandung bahan-bahan berbahaya, seperti merkuri dan logam berat, ke sungai 

dan laut. Limbah ini merusak ekosistem perairan, mencemari udara, dan 

mengancam kesehatan manusia serta kehidupan satwa. Penelitian yang dilakukan 

oleh Paundanan dan Anwar menunjukkan adanya pencemaran serius terhadap 

perairan karena adanya kontaminasi logam berat.22 

 

Penggunaan Plastik Berlebih 

Plastik sekali pakai merupakan salah satu tantangan terbesar bagi lingkungan 

modern. Plastik yang tidak terurai mengalir ke laut, mengancam kehidupan spesies 

laut seperti penyu dan burung laut. Selain itu juga dapat menutup tunas-tunas 

mangrove saat air surut, sehingga apabila berlanjut dapat menghambat 

pertumbuhan mangrove.23 Akumulasi polusi plastik telah menjadi ancaman jangka 

panjang bagi ekosistem global dan merupakan salah satu bentuk perusakan bumi 

yang paling sulit dipulihkan. 

 

Eksploitasi Berlebihan terhadap Sumber Daya Alam 

Tambang-tambang besar dan eksploitasi bahan bakar fosil mempengaruhi 

ekosistem lokal dengan menimbulkan kerusakan permanen, seperti tanah longsor, 

pencemaran air, dan perubahan lanskap alami. Kegiatan ini mempercepat degradasi 

lingkungan dan secara langsung melanggar prinsip pemeliharaan yang diamanatkan 

oleh Tuhan. Tindakan-tindakan yang merusak lingkungan mencerminkan 

kegagalan manusia dalam menjalankan tanggung jawab pemeliharaan bumi yang 

telah diamanatkan oleh Tuhan.  

Sebaliknya, penting untuk memahami bahwa tidak semua bentuk 

pemanfaatan alam semata-mata bersifat destruktif. Dalam konteks pembangunan 

dan kemajuan peradaban, beberapa eksploitasi sumber daya dilakukan untuk 

memenuhi kebutuhan dasar manusia, seperti pangan, energi, dan tempat tinggal.24 

 
22 Paundanan M., Riani E. and Anwar S. (2015) “Kontaminasi Logam Berat Merkuri (Hg) 

dan Timbal (Pb) Pada Air, Sedimen dan Ikan Selar Tetengkek (Megalaspis Cordyla L) Di Teluk 

Palu, Sulawesi Tengah”, Jurnal Pengelolaan Sumberdaya Alam dan Lingkungan (Journal of 

Natural Resources and Environmental Management). 5 no. 2: 161. 
23 Devi Dwiyanti Suryono, “Sampah Plastik di Perairan Pesisir dan Laut : Implikasi Kepada 

Ekosistem Pesisir Dki Jakarta,” Jurnal Riset Jakarta 12, no. 1 (2019): 17–23, 

doi:10.37439/jurnaldrd.v12i1.2. 
24 Stott, Isu-isu Global Menantang Kepemimpinan Kristiani. 156 



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

231 

Oleh karena itu, yang menjadi masalah bukan semata pemanfaatannya, tetapi cara 

dan skala yang tidak terkendali serta mengabaikan prinsip keberlanjutan. Jefri 

Hina, menyebut hal ini sebagai dilema etis, dan untuk menjawab masalah ini alam 

harus dikelola dalam keseimbangan. 25  Deforestasi diimbangi dengan reboisasi, 

polusi dilawan dengan penghijauan, penggunaan plastik diseimbangkan dengan 

daur ulang, dan eksploitasi sumber daya alam ditanggapi dengan konservasi dan 

pemulihan alam. Perspektif ini menuntut pendekatan yang lebih holistik dan 

berimbang, di mana manusia harus bertindak aktif mengupayakan pemulihan dan 

keberlanjutan melalui praktik ekologis yang adil, etis, dan bertanggung jawab demi 

kesejahteraan bersama.26 Jadi sikap yang perlu dibangun adalah bukan menolak 

pembangunan, melainkan menerapkannya dengan tanggung jawab moral, spiritual, 

dan ekologis sesuai mandat menjaga ciptaan.  

 

Upaya Pemeliharaan Ciptaan Melalui Pendidikan Kristen Anak di Gereja 

Dalam pendidikan Kristen, Wahyu 11:18 memberikan dasar teologis untuk 

tanggung jawab manusia sebagai pengelola bumi (stewardship). Pembahasan 

dalam ayat di atas menunjukkan bahwa Tuhan menghukum mereka yang 

"membinasakan bumi," yang berarti bahwa merusak lingkungan merupakan 

tindakan yang bertentangan dengan kehendak Allah. Pendidikan Kristen dapat 

menerapkan ajaran ini untuk menekankan pentingnya perlindungan dan 

pemeliharaan ciptaan Tuhan. Anak-anak dapat diajarkan untuk mengambil peran 

aktif dalam praktik-praktik lingkungan yang baik, seperti daur ulang, mengurangi 

limbah, menjaga kebersihan alam, dan menanam pohon. Hal ini selaras dengan 

mandat Alkitabiah dalam Kejadian 2:15, di mana manusia diperintahkan untuk 

"memelihara dan menjaga" ciptaan Tuhan. 27  Ketika mandat ini diabaikan, 

konsekuensinya pada akhir zaman adalah penghukuman. 

Pendekatan pedagogi transformatif dan dekolonisasi pendidikan sangat 

relevan dalam membangun identitas spiritual dan ekologi anak-anak melalui 

pengalaman langsung yang holistik. Pendekatan ini menghindari model 

pembelajaran pasif yang hanya menyampaikan informasi dari luar, dan justru 

mendukung pembelajaran kontekstual yang menghubungkan anak-anak dengan 

lingkungan alam mereka. Dalam pendidikan agama, metode ini tidak hanya 

 
25 Katu, “Teologi Ekologi : Suatu Isu Etika Menuju Eskatologi Kristen.” 
26 Ibid. 
27  Simon Simon, “Peranan Pendidikan Agama Kristen Menangani Masalah Ekologi,” 

EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership 2, no. 1 (2021): 17–35, 

doi:10.47530/edulead.v2i1.60. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 232 

mempertanyakan otoritas pengetahuan normatif, tetapi juga mengedepankan 

pentingnya keterhubungan komunitas dan inklusi perspektif dari kelompok-

kelompok yang sering kali terpinggirkan.28 Dengan cara ini, nilai keberlanjutan 

yang melintasi berbagai disiplin ilmu dapat tertanam dalam identitas anak-anak, 

memperkuat kepedulian mereka terhadap ekologi dan komunitas global. 

Sebagai upaya untuk menjaga kelestarian lingkungan Gereja perlu 

mengusahakan pendidikan Kristen bagi anak-anak di gereja yang berfokus pada 

kesadaran lingkungan dan tanggung jawab spiritual. Kurikulum pendidikan Kristen 

Anak di gereja perlu dirancang dengan menambahkan pembahasan tentang 

lingkungan. Artinya dalam kurikulum ada topik-topik pembahasan tentang 

pelestarian lingkungan, yang dikerjakan dengan mengintegrasikan antara pelajaran 

di dalam kelas dengan kegiatan di luar kelas. 

Pendidikan Kristen Anak di gereja dapat berperan signifikan dalam 

menumbuhkan karakter anak-anak sebagai penjaga ciptaan Tuhan, bukan sebagai 

perusaknya. Pertama, pembelajaran mengenai penciptaan dan tanggung jawab 

sebagai penjaga alam menjadi dasar yang penting. Dalam hal ini, anak-anak dapat 

diajarkan mengenai penciptaan melalui Kitab Kejadian 1-2, yang menggambarkan 

bumi dan seluruh isinya sebagai karya Tuhan yang baik dan berharga. Selain itu, 

cerita bergambar tentang penciptaan dan tanggung jawab manusia sebagai 

pengelola bumi dapat menjadi media visual yang kuat, dilanjutkan dengan diskusi 

pendek yang memotivasi anak-anak untuk menjaga lingkungan di gereja dan 

rumah.29 Kegiatan-kegiatan semacam ini dapat meningkatkan kesadaran anak-anak 

akan pentingnya kepedulian terhadap alam sebagai bagian dari tanggung jawab 

mereka sebagai ciptaan Tuhan. 

Kedua, konsep “stewardship” atau pengelolaan lingkungan dapat 

diperkenalkan untuk memperkuat peran anak-anak dalam merawat ciptaan Tuhan. 

Teologi stewardship dapat diposisikan sebagai ekspresi iman yang menjembatani 

kerohanian dan pemeliharaan lingkungan dalam suatu komunitas. 30  Anak-anak 

diajarkan bahwa mereka memiliki tanggung jawab langsung dalam memelihara 

bumi. Kegiatan seperti proyek kebersihan gereja, di mana anak-anak berpartisipasi 

dalam membersihkan area gereja atau taman bermain, membantu mereka 

 
28  Chad Rimmer, “Ecology and Christian education: how sustainability discourse and 

theological anthropology inform teaching methods,” Consensus 41, no. 1 (2020), 

doi:10.51644/fvdz6587. 
29 Simon, “Peranan Pendidikan Agama Kristen Menangani Masalah Ekologi.” 
30 John Stevie Manongga, “Stewardship Ekologis Berbasis Alkitab: Integrasi Hermeneutika 

Kontekstual dan Doktrin Ineransi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 8, no. 1 (2025): 

76–98, doi:10.34081/fidei.v8i1.625.  



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

233 

memahami bahwa menjaga kebersihan adalah salah satu bentuk penghormatan 

terhadap ciptaan Tuhan. Demikian pula, kegiatan menanam pohon atau tanaman 

hias di halaman gereja memberi anak-anak pengalaman langsung dalam merawat 

tanaman, sebagai upaya menanamkan rasa tanggung jawab yang lebih dalam 

terhadap lingkungan.  

Ketiga, mengajarkan tentang pengurangan plastik dan daur ulang merupakan 

langkah konkret dalam mendidik anak-anak tentang bahaya limbah plastik dan 

pentingnya penggunaan ulang. Tantangan mingguan tanpa plastik, diwujudkan 

dengan mendorong anak-anak untuk membawa bekal tanpa menggunakan plastik 

sekali pakai. Hal ini sejalan dengan Paliling dan Nunung yang mengangkat konsep 

menjadi garam dan cahaya dengan cara memupuk kebiasaan baik dalam menjaga 

lingkungan melalui pembatasan dalam penggunaan plastik. 31  Sesi daur ulang 

kreatif dilakukan dengan mengubah barang bekas seperti botol atau kaleng menjadi 

benda yang berguna. Hal ini menjadi sarana pembelajaran praktis yang 

mengajarkan nilai kreativitas dan kepedulian terhadap lingkungan. Pembuatan 

poster lingkungan, yang mengingatkan masyarakat untuk mengurangi penggunaan 

plastik dan membuang sampah pada tempatnya, menambah kesadaran anak-anak 

sekaligus mengajak mereka menyuarakan pesan peduli lingkungan. Dengan 

demikian, melalui berbagai kegiatan yang menyenangkan dan mendidik, 

pendidikan Kristen anak di gereja mampu membangun karakter anak-anak sebagai 

penjaga ciptaan Tuhan yang bertanggung jawab. 

Keempat, mengajarkan nilai-nilai iman dalam merawat lingkungan melalui 

kegiatan seminar, retreat, pendidikan rohani berbasis lingkungan, di mana anak-

anak diajak untuk belajar bersekutu dan berdoa secara khusus untuk alam dan 

lingkungan. Kegiatan ini dapat menjadi momen refleksi bagi mereka untuk 

mensyukuri serta bertanggung jawab atas alam sebagai ciptaan Tuhan.32 Budiman 

dan Laukapitang menjelaskan bahwa pelayanan gereja yang berbasis ekologi dapat 

membangun komunitas peduli lingkungan yang dapat memberikan kontribusi 

positif dalam pelestarian lingkungan. 33  Untuk membuat pembelajaran lebih 

 
31 Gilbert Paliling dan Donny Stevianus Nunung, “Peran Orang Percaya dalam Konservasi 

Lingkungan: Mengaplikasikan Ajaran Matius 5:13-16 sebagai ‘Garam’ dan ‘Cahaya’ dalam 

Mempertahankan Bumi yang Lebih Berkelanjutan,” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 5, no. 1 

(2024): 52–59, doi:10.54553/kharisma.v5i1.259. 
32  Siwy dan Hutagalung, “Memelihara Surga Bumi: Analisis Persepsi Gereja terhadap 

Ekoteologi melalui Sudut Pandang Kejadian 2:15.” 
33 Sabda Budiman dan Yunus D. A. Laukapitang, “Pelayanan Pastoral Berbasis Ekologi 

Sebagai Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup,” SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 5, 

no. 2 (2024): 82–96, doi:10.34307/sophia.v5i2.233. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 234 

interaktif, gereja dapat mengadakan permainan edukatif tentang alam, seperti kuis 

atau teka-teki, yang menambah wawasan mereka tentang keanekaragaman hayati 

dan pentingnya melindungi spesies langka. Pendidikan anak berbasis lingkungan 

dapat mempererat relasi kasih dengan sesama, alam, dan Tuhan, serta 

menumbuhkan karakter peduli dan empati.34 

Kelima, Pembelajaran melalui proyek yang berkesinambungan juga dapat 

mengajarkan anak-anak bahwa kontribusi kecil dan konsisten sangat berarti bagi 

lingkungan. Salah satu program yang dapat diimplementasikan adalah 

pembelajaran di luar kelas yang berbasis kearifan lokal.35 Anak diberi kesempatan 

untuk memahami kebenaran tentang menjaga lingkungan dalam perspektif sebagai 

anak pribumi yang menyatu dengan alam dalam keseharian. Pembahasan lebih luas 

tentang hal ini dapat dikembangkan melalui penelitian lanjutan. 

Keenam, pemberian penghargaan dan melibatkan anak untuk lebih aktif 

dalam menjaga lingkungan. Gereja bisa memberikan penghargaan atau sertifikat 

kepada anak-anak yang menunjukkan kepedulian lebih, misalnya dalam 

mengurangi sampah atau berhasil merawat tanaman. Selain itu, anak-anak diajak 

untuk berbagi pengalaman tentang upaya menjaga lingkungan yang mereka 

lakukan di rumah atau sekolah, dan pengalaman ini dapat disampaikan dalam 

kebaktian anak atau pertemuan khusus lainnya. Mengikutsertakan anak dalam 

kegiatan bank sampah di lingkungan gereja untuk mendorong anak memiliki 

kepedulian dalam mengurangi volume sampah. 36  Melibatkan anak dalam 

perlombaan tentang lingkungan hidup agar anak memiliki semangat juang dan 

tanggung jawab dalam menjaga alam. Pendidikan lingkungan berbasis gereja, dapat 

menjadi ruang di mana anak-anak dapat belajar, mempraktikkan iman mereka, dan 

memperkuat relevansi iman tersebut dalam kehidupan sehari-hari.37 

 

 

 

 
34 Carolus Borromeus Mulyatno, “Pendidikan Lingkungan Sejak Usia Dini dalam Perspektif 

Teologi Pemerdekaan Y.B Mangunwijaya,” Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6, 

no. 5 (2022): 4099–4110, doi:10.31004/obsesi.v6i5.2570. 
35 John B Acharibasam dan Janet McVittie, “Connecting Children to Nature Through the 

Integration of Indigenous Ecological Knowledge Into Early Childhood Environmental Education,” 

Australian Journal of Environmental Education 39, no. 3 (t.t.): 349–61. 
36  Ike Setyaningrum, “Karakteristik Peningkatan Pengelolaan Sampah Oleh Masyarakat 

Melalui Bank Sampah,” Jurnal Teknik PWK 4, no. 2 (2015): 2015.. 
37 Roulina Novita Br Sitorus Firman Kristian Dominggus Agung Sinaga1, “Peran Gereja 

dalam Pendidikan Lingkungan: Perspektif Teologi Kristen dan Nilai Pancasila untuk Transformasi 

Ekologi,” Artia: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 1, no. 1 (2024): 1–7.  



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

235 

Simpulan 

Penelitian ini menegaskan pentingnya peran manusia sebagai penjaga ciptaan 

Allah, sebagaimana tercermin dalam Wahyu 11:18, dimana setiap orang yang 

merusak bumi akan mendapatkan hukuman. Pendidikan Kristen Anak memiliki 

peran strategis dalam membentuk karakter anak sejak dini agar memiliki kesadaran 

sebagai penjaga ciptaan. Upaya menjaga lingkungan melalui Pendidikan Kristen 

Anak di gereja dilakukan melalui pengembangan kurikulum yang 

mengintegrasikan pembelajaran Alkitab dengan lingkungan hidup untuk 

menghubungkan iman dengan tanggung jawab ekologis. Menanamkan konsep 

stewardship sebagai tanggung jawab iman. Menerapkan pembelajaran tentang 

pengurangan plastik dan daur ulang sebagai praktik konkret. Penguatan nilai-nilai 

spiritual melalui kegiatan rohani dan kegiatan edukatif berbasis lingkungan. 

Pembelajaran berbasis kearifan lokal membantu anak memahami keterikatan 

mereka dengan alam dalam keseharian. Pemberian penghargaan serta pelibatan 

aktif dalam kegiatan lingkungan seperti bank sampah dan lomba tematik 

lingkungan dapat mendorong semangat dan tanggung jawab anak. 

 

Daftar Pustaka 

Acharibasam, John B, dan Janet McVittie. “Connecting Children to Nature 

Through the Integration of Indigenous Ecological Knowledge Into Early 

Childhood Environmental Education.” Australian Journal of Environmental 

Education 39, no. 3 (t.t.): 349–61. 

Aman, Peter C. “Teologi Ekologi dan Mistik-Kosmik St. Fransiskus Asisi.” 

Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 15, no. 2 (2016): 188. 

doi:10.26551/diskursus.v15i2.11. 

Anjelina, N, Hendro Hariyanto Siburian, dan Yuli Berkatni. “Peran Gereja dalam 

Menjaga Kelestarian Ekologi: Menyikapi Kerusakan Hutan Kalimantan oleh 

Perkebunan Sawit.” CHARISTHEO: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama 

Kristen 4, no. 2 (2025): 161–74. 

Apner, Grets Janialdi. “Gereja Eko-Misional: Sebuah Tawaran Teologi Misi 

Ekologi Berdasarkan Eko-Hermeneutik Terhadap Kejadian 1:27-28 dan 

2:15.” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022): 

171–83. doi:10.30648/dun.v7i1.659. 

Budiman, Sabda. “Kritik terhadap pandangan anihilasi dan implikasinya dalam 

hidup orang percaya masa kini.” KALUTEROS: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2020): 12–26. 

Budiman, Sabda, dan Yunus D. A. Laukapitang. “Pelayanan Pastoral Berbasis 

Ekologi Sebagai Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup.” SOPHIA: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristen 5, no. 2 (2024): 82–96. 

doi:10.34307/sophia.v5i2.233. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 236 

Dwiyanti Suryono, Devi. “Sampah Plastik di Perairan Pesisir dan Laut : Implikasi 

Kepada Ekosistem Pesisir Dki Jakarta.” Jurnal Riset Jakarta 12, no. 1 

(2019): 17–23. doi:10.37439/jurnaldrd.v12i1.2. 

Firman Kristian Dominggus Agung Sinaga1, Roulina Novita Br Sitorus. “Peran 

Gereja dalam Pendidikan Lingkungan: Perspektif Teologi Kristen dan Nilai 

Pancasila untuk Transformasi Ekologi.” Artia: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Agama Kristen 1, no. 1 (2024): 1–7. 

Gule, Yosefo. “Konsep Eduecologi dalam Pendidikan Agama Kristen Konteks 

Sekolah.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 3, no. 2 (2020): 

181–201. doi:10.34081/fidei.v3i2.183. 

Guthrie, Donald, dan Et.all. Tafsiran Masa Kini 3. Jakarta: Yayasan Komunikasi 

Bina Kasih/OMF, 2008. 

Heer, J.J. De. Wahyu kepada Yohanes. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2014. 

Katu, Jefri Hina Remi. “Teologi Ekologi : Suatu Isu Etika Menuju Eskatologi 

Kristen.” CARAKA: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 1, no. 1 (2020): 65–

85. 

Ladd, George Eldon. Teologi Perjanjian Baru 2. Bandung: Kalam Hidup, 2002. 

Lahaye, Tim. Penyingkapan Kitab Wahyu. Batam: Gospel Press, 2006. 

Manongga, John Stevie. “Stewardship Ekologis Berbasis Alkitab: Integrasi 

Hermeneutika Kontekstual dan Doktrin Ineransi.” Fidei: Jurnal Teologi 

Sistematika dan Praktika 8, no. 1 (2025): 76–98. 

doi:10.34081/fidei.v8i1.625. 

Mau, Belinda, dan Jenny Gabriela. “Dampak Penggunaan Gadget Terhadap 

Perkembangan Perilaku Anak Remaja Masa Kini.” Excelsis Deo: Jurnal 

Teologi, Misiologi, dan Pendidikan 5, no. 1 (2021): 99–110. 

doi:10.51730/ed.v5i1.70. 

Mulyatno, Carolus Borromeus. “Pendidikan Lingkungan Sejak Usia Dini dalam 

Perspektif Teologi Pemerdekaan Y.B Mangunwijaya.” Jurnal Obsesi : Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini 6, no. 5 (2022): 4099–4110. 

doi:10.31004/obsesi.v6i5.2570. 

Paliling, Gilbert, dan Donny Stevianus Nunung. “Peran Orang Percaya dalam 

Konservasi Lingkungan: Mengaplikasikan Ajaran Matius 5:13-16 sebagai 

‘Garam’ dan ‘Cahaya’ dalam Mempertahankan Bumi yang Lebih 

Berkelanjutan.” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 5, no. 1 (2024): 52–59. 

doi:10.54553/kharisma.v5i1.259. 

Rimmer, Chad. “Ecology and Christian education: how sustainability discourse and 

theological anthropology inform teaching methods.” Consensus 41, no. 1 

(2020). doi:10.51644/fvdz6587. 

Samosir, Christina Metallica, dan Fredik Melkias Boiliu. “EDUKATIF : JURNAL 

ILMU PENDIDIKAN Pendidikan Agama Kristen Sebagai Upaya Menjawab 

Tantangan Krisis Lingkungan Hidup” 4, no. 1 (2022): 815–26. 



Penghakiman bagi Perusak Bumi, ... (Daud Darmadi) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

237 

Setyaningrum, Ike. “Karakteristik Peningkatan Pengelolaan Sampah Oleh 

Masyarakat Melalui Bank Sampah.” Jurnal Teknik PWK 4, no. 2 (2015): 

2015. 

Simon, Simon. “Peranan Pendidikan Agama Kristen Menangani Masalah Ekologi.” 

EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership 2, no. 1 (2021): 

17–35. doi:10.47530/edulead.v2i1.60. 

Siwy, Hendrico Xanana, dan Stimson Hutagalung. “Memelihara Surga Bumi: 

Analisis Persepsi Gereja terhadap Ekoteologi melalui Sudut Pandang 

Kejadian 2:15.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) 6, 

no. 1 (2024): 148–63. doi:10.59177/veritas.v6i1.271. 

Stott, John. Isu-isu Global Menantang Kepemimpinan Kristiani. Jakarta: Yayasan 

Komunikasi Bina Kasih/OMF, 1999. 

Wongso, Peter. Eksposisi Doktrin Alkitab: Kitab Wahyu. Malang: Literatur SAAT, 

1996. 

Zaluchu, Sonny Eli. “Metode Penelitian di dalam Manuskrip Jurnal Ilmiah 

Keagamaan.” Jurnal Teologi Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 249–66. 

 


