Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika

Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) e-ISSN: 2621-8135
http://www_stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei p-1SSN: 2621-8151
Vol. 8 No.2 (Des. 2025) him: 277-296 DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.640
Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu

Tradisi Hopong Ngae: Solidaritas Sosial dan Implikasi
Teologi Kontekstual

Eritrika Adriana Nulik,V* Welfrid Fini Ruku?
12) Artha Wacana Christian University, Indonesia
*) Email: nulik.eritrika82@gmail.com

Diterima: 27 Februari 2025 | Direvisi: 22 Agustus 2025 Disetujui: 23 Agustus 2025

Abstract

The Hopong Ngae tradition in the GMIT Sonaf Neka-Huilelot congregation
on Semau lIsland plays a crucial role in strengthening the congregation's social
and spiritual solidarity. This study examines the meaning of solidarity, the
continuity of tradition amidst modernization, and its relationship to the
actualization of Christian faith in local culture. The method used is a descriptive
qualitative approach with in-depth interviews and congregation surveys, combined
with simple quantitative analysis. The results show that Hopong Ngae strengthens
relationships among congregation members, serves as an expression of gratitude
for God's blessings before the harvest, and is also a means of cultural preservation.
From Durkheim's perspective, this tradition represents mechanical solidarity that
binds congregation members through shared values and goals. Theological
reflection confirms that Hopong Ngae can be a medium for contextualizing
Christian faith in the congregation's agrarian life. However, challenges arise from
the lack of involvement of the younger generation and the influence of
globalization. One solution is to empower youth through the use of digital
technology to produce creative content on social media. This effort is expected to
encourage the participation of the younger generation in maintaining the
sustainability of the tradition in the future.

Keywords: Contextual Theology; GMIT Sonaf Neka-Huilelot; Hopong Ngae; Local
Helong Tradition; Social Cohesion; Social Solidarity.

Abstrak
Tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka-Huilelot, Pulau Semau,
berperan penting dalam memperkuat solidaritas sosial dan spiritual jemaat.

Copyright©2025, Eritrika Adriana Nulik, Welfrid Fini Ruku. | 277
Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei

278 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Penelitian ini menelaah makna solidaritas, keberlangsungan tradisi di tengah
modernisasi, serta kaitannya dengan aktualisasi iman Kristen dalam budaya lokal.
Metode yang digunakan ialah pendekatan kualitatif deskriptif dengan wawancara
mendalam dan survei jemaat, dipadukan dengan analisis kuantitatif sederhana.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Hopong Ngae mempererat relasi warga
jemaat, menjadi ungkapan syukur atas berkat Tuhan menjelang panen, sekaligus
sarana pelestarian budaya. Dalam perspektif Durkheim, tradisi ini
merepresentasikan solidaritas mekanik yang mengikat anggota jemaat melalui nilai
dan tujuan bersama. Refleksi teologis menegaskan bahwa Hopong Ngae dapat
menjadi medium kontekstualisasi iman Kristen dalam kehidupan agraris jemaat.
Namun, tantangan muncul berupa minimnya keterlibatan generasi muda dan
pengaruh globalisasi. Salah satu solusi ialah memberdayakan kaum muda melalui
pemanfaatan teknologi digital untuk menghasilkan konten kreatif di media sosial.
Upaya ini diharapkan mendorong partisipasi generasi muda dalam menjaga
keberlanjutan tradisi di masa depan.

Kata Kunci: GMIT Sonaf Neka-Huilelot; Hopong Ngae; Kohesi Sosial;
Solidaritas Sosial; Teologi Kontekstual; Tradisi Lokal Helong.

Pendahuluan

Indonesia merupakan negara yang kaya akan keberagaman agama, budaya,
dan tradisi yang berperan penting dalam memperkuat solidaritas sosial di
masyarakat. Tradisi yang berkembang di Indonesia, terutama yang berhubungan
dengan ritual budaya dan agama, tidak hanya berfungsi sebagai pewarisan budaya,
tetapi juga sebagai sarana untuk membangun dan memperkuat ikatan sosial dalam
komunitas. * Salah satu contoh tradisi yang mencerminkan hal ini adalah
tradisi Hopong Ngae yang dilaksanakan oleh masyarakat Suku Helong di Pulau
Semau, Nusa Tenggara Timur (NTT).

Tradisi Hopong Ngae merupakan ungkapan syukur atas hasil panen dengan
makan jagung bersama yang melibatkan seluruh anggota keluarga dan komunitas.
Hal ini bertujuan sebagai tanda persekutuan di dalam keluarga dan mempererat
hubungan sosial antar individu. Menurut Ningsih dkk., tradisi semacam ini
berfungsi sebagai alat untuk membangun solidaritas sosial, karena mengharuskan
setiap anggota komunitas berpartisipasi dalam kegiatan bersama yang saling

! Tra Siti Rohimah, Achmad Hufad, dan Wilodati Wilodati, “Analisa penyebab hilangnya
tradisi Rarangkén (Studi Fenomenologi pada Masyarakat Kampung Cikantrieun Desa
Wangunjaya),” Indonesian Journal of Sociology, Education, and Development 1, no. 1 (30 Juni
2019): 17-26, doi:10.52483/ijsed.v1il.2.



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 279

mendukung.? Dalam hal ini, solidaritas yang terkandung dalam Hopong Ngae lebih
mengarah pada konsep solidaritas mekanik, seperti yang dikemukakan oleh Emile
Durkheim dalam The Division of Labour in Society (1893), yaitu solidaritas yang
muncul dari kesamaan nilai dan keyakinan di masyarakat tradisional. Durkheim
membagi solidaritas sosial menjadi solidaritas mekanik dan solidaritas organik,
sebagai dasar kohesi masyarakat (dalam Umanailo, 2023).® Dalam masyarakat
yang masih homogen, seperti masyarakat Helong, solidaritas sering kali terwujud
dalam bentuk kebersamaan yang diikat oleh nilai-nilai bersama yang dipraktikkan
dalam tradisi.

Meskipun sudah berakar lama, Hopong Ngae menghadapi tantangan
perubahan sosial dan modernisasi yang mempengaruhi cara-cara pelaksanaannya,
seperti perubahan tempat pelaksanaan tradisi ini. Pada masa lalu, tradisi makan
jagung bersama dilakukan di kebun, sebagai tanda relasi yang dekat dengan tanah
dan hasil panen, kini karena pertimbangan praktis dan tingkat kesibukan
masyarakat, sekarang dipindahkan ke rumah-rumah. Pada beberapa tahun ke depan,
ketika jumlah petani semakin berkurang dan kecenderungan generasi muda melihat
petani bukan sebagai pekerjaan yang diminati, maka tradisi ini akan kehilangan
makna dan nalainya. Zuhriyah dkk. menjelaskan bahwa perubahan ini
menunjukkan adanya proses adaptasi budaya dalam menghadapi perkembangan
sosial yang semakin kompleks.* Meski ada perubahan teknis dalam ritual, seperti
dalam perpindahan tempat dan doa yang diucapkan. Dahulu doa yang dilakukan
lebih spontan, tetapi sekarang menjadi lebih formal dan liturgis. Namun, nilai-nilai
solidaritas yang terkandung dalam tradisi ini tetap menjadi elemen penting dalam
menjaga kohesi sosial masyarakat.

Di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot, yang terletak di Klasis Semau,
masyarakat tetap mempertahankan tradisi Hopong Ngae sebagai wujud solidaritas
sosial, yang tercermin dalam kebersamaan selama pelaksanaan ritual tersebut.
Sebagai bagian dari komunitas yang memiliki beragam latar belakang pekerjaan
dan pendidikan, anggota jemaat tetap menunjukkan semangat gotong royong dalam
melaksanakan tradisi ini, meskipun dengan beberapa penyesuaian sesuai dengan

2 B. Sri Mulia Ningsih dkk., “Tradisi Nunas Neda Sebagai Sarana Memperkuat Solidaritas
Sosial di Desa Kesik Kecamatan Masbagik,” Jurnal Iimiah Profesi Pendidikan 9, no. 3 (30 Juli
2024): 1597-1603, doi:10.29303/jipp.v9i3.2618.

8 Muhamad Chairul Basrun Umanailo, “Sekelumit Cerita Untuk Mengenal ‘Emile
Durkheim,”” Emile Durkheim, 2023.

4 Risyart Alberth Far Far dan Samuel Frederik Tuhumury, “Strategi Adaptasi Masyarakat
Pesisir Terhadap Dampak Perubahan Iklim di Kepulauan Kei Besar Maluku Tenggara,” Jurnal
Akuatiklestari 6, no. 1 (30 November 2022): 53-61, doi:10.31629/akuatiklestari.v6i1.4903.



280 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

kebutuhan dan keadaan. Hal ini mengindikasikan bahwa meskipun terdapat
pergeseran dalam cara pelaksanaan, semangat kebersamaan dan solidaritas tetap
terjaga.

Beberapa penelitian terdahulu menekankan bagaimana tradisi lokal berfungsi
sebagai alat penguat solidaritas sosial dan identitas kolektif, misalnya penelitian
oleh Marselia Elisabet Lika yang meneliti Tradisi Tahul pada Jemaat GMIT
Foimahen Anainfar-Alor, yang menunjukkan bagaimana praktik agama dalam
konteks budaya setempat dapat memperkuat nilai-nilai solidaritas antar warga.®
Lika menekankan pentingnya kehadiran Allah dalam setiap upacara sebagai simbol
dari kebersamaan dan saling mendukung. Selain itu, Eikel Ginting dalam kajiannya
mengenai kesadaran kontingensi dalam budaya solidaritas di tradisi Aron,
menunjukkan bagaimana identitas manusia yang terbatas dan saling bergantung
satu sama lain memperkuat solidaritas dalam tradisi ini.® Penelitian ini relevan
dalam konteks Hopong Ngae di mana semua orang menyumbang tenaga dan
makanan dalam perayaan tersebut sebagai solidaritas sosial-ekonomi. Bahkan,
mereka bersolidaritas dalam spiritual dan emosional di dalam doa bersama dan
duduk bersama makan jagung baik orang tua dan orang muda, orang kaya dan
miskin. Pada dasarnya, solidaritas yang dibangun dalam tradisi ini juga
mencerminkan saling ketergantungan antar anggota masyarakat yang bekerja
bersama dalam merayakan hasil panen.

Di sisi lain, penelitian oleh Lamunde tentang Tarian Li Ngae mengungkapkan
bagaimana tradisi ini menjadi ungkapan syukur yang tidak hanya memperkuat
identitas kolektif masyarakat Suku Helong, tetapi juga menjadi bagian dari upaya
untuk memelihara hubungan sosial yang harmonis dalam komunitas mereka.’
Meskipun fokus utama dalam penelitian ini adalah perayaan syukur, dimensi sosial
yang terkandung dalam tradisi Hopong Ngae sangat relevan untuk menganalisis
bagaimana solidaritas terjalin dalam proses kolektif tersebut.

Namun, kajian khusus mengenai Hopong Ngae, terutama yang
menghubungkan antara solidaritas sosial dalam konteks teologi kontekstual masih
terbatas. Kajian ini dimaksudkan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan

% Marselia Elisabet Lika, “Tinjauan Etika Solidaritas terhadap Praktik dan Makna Tradisi
Tahul bagi Jemaat GMIT Foimahen Anainfar-Alor,” t.t.

® Eikel Ginting, “‘Aku Kap Kam, Kam Kap Aku’ Kesadaran Kontingensi Richard Rorty dan
Relevansinya dalam Budaya Solidaritas ‘Aron,”” Studia Philosophica et Theologica 23, no. 2 (30
Oktober 2023): 255-76, doi:10.35312/spet.v23i2.566.

7“Li Ngae Tarian Tradisional Pulau Semau | PDF,” diakses 10 September 2025,
https://www.scribd.com/document/813777179/LI-NGAE-TARIAN-TRADISIONAL-PULAU-
SEMAU.



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 281

menganalisis bagaimana nilai solidaritas dalam Hopong Ngae membangun kohesi
sosial sekaligus memberikan relevansi teologis, sehingga praktik budaya lokal
dapat menjadi model solidaritas yang kontekstual dan bermakna bagi jemaat.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan
pengumpulan data melalui wawancara mendalam dengan informan kunci dan
survei terhadap jemaat. 8 Data kuantitatif sederhana juga dianalisis untuk
memperkuat pemahaman tematik terkait solidaritas dan tradisi Hopong Ngae. Data
sekunder diperoleh melalui studi pustaka yang mencakup jurnal, buku, dan artikel
terkait teori solidaritas dan praktik budaya tradisional. Hasil analisis disajikan
dalam bentuk naratif deskriptif yang menggambarkan makna dan peran solidaritas
dalam tradisi tersebut.

Hasil dan Pembahasan
Makna Tradisi Hopong Ngae dalam Kehidupan Jemaat GMIT Sonaf Neka
Huilelot

Hopong Ngae adalah sebuah tradisi yang sangat penting bagi masyarakat
Helong di Pulau Semau, karena berdasarkan sejarahnya tradisi ini berfungsi
sebagai sarana untuk mempererat hubungan antar keluarga. Secara
harafiah, Hopong berarti bakar, dan Ngae berarti jagung, yang jika digabungkan
berarti upacara atau musim panen jagung.® Di bawah pengaruh kekristenan,
"Hopong Ngae" sering kali diawali dengan ibadah bersama dan biasanya partisipan
dalam tradisi "Hopong Ngae" mencakup seluruh keluarga pemilik kebun, Kaka
Ama (sebutan untuk kakak laki-laki tertua dalam keluarga), serta anggota marga
dari pihak laki-laki dan pihak perempuan, termasuk saudara laki-laki dari istri
pemilik kebun.

Tradisi Hopong Ngae memiliki makna yang mendalam bagi kehidupan
jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot. Berdasarkan hasil survei, tradisi ini
diidentifikasi dengan beberapa makna utama, antara lain sebagai sarana
mempererat hubungan antarwarga jemaat (95,8%) dan ungkapan syukur atas berkat
yang diterima (91,6%), lihat tabel 1 di bawah ini.

8 Hengky Wijaya, Strategi Menulis Jurnal Untuk Ilmu Teologi, ed. oleh Sonny Eli Zaluchu
(Semarang: Golden Gate Publishing, 2020), 23-42.
° Piter Pong, Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024.



282 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Respons Jemaat Jawaban Persentase
Sarana mempererat hubungan 23 95,8%
Ungkapan Syukur 22 91,6 %
Pemeliharan budaya 16 66,6%
Mengingat keluarga yang meninggal (Susung
Hadang) 6 25%
Menjaga stabilitas pangan 1 4%

Tabel 1. Makna Utama Tradisi Hopong Ngae

komunitas, di mana seluruh anggota jemaat, tanpa terkecuali, terlibat dalam
rangkaian kegiatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa Hopong Ngae lebih dari
sekadar upacara, melainkan suatu peneguhan hubungan sosial dan spiritual yang
mendalam bagi seluruh jemaat. Melalui partisipasi kolektif dalam kegiatan ini
memperkuat ikatan sosial antar individu melalui praktik makan bersama, yang
merupakan simbol solidaritas material.

yang menjadi bagian dari identitas masyarakat setempat. Hal ini menunjukkan
bahwa Hopong Ngae bukan hanya ritual keagamaan, tetapi juga sarana untuk
mempertahankan nilai budaya yang telah ada. Berdasarkan data, tradisi ini dikenal
dan dijalankan oleh seluruh anggota jemaat (100%), menunjukkan pentingnya
peran tradisi ini dalam membangun hubungan sosial yang harmonis.

Aspek solidaritas ekonomi tercermin dalam praktik makan bersama, yang
melibatkan kontribusi bahan makanan dari seluruh jemaat. Ini menjadi simbol
solidaritas material di mana individu dengan latar belakang sosial dan ekonomi
yang berbeda berperan aktif dalam memperkuat ikatan sosial. Oleh karena itu,
tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot mencerminkan nilai
solidaritas yang kuat dalam masyarakat setempat, yang terbangun melalui
kebersamaan, gotong royong, dan doa bersama, sejalan dengan teori solidaritas
mekanik menurut Durkheim.

Dari deskripsi hasil penelitian tersebut, dapat ditarik kesimpulan bahwa
tradisi Hopong Ngae ini memiliki 3 makna yang mengemuka yaitu sebagai suatu
aktivitas sosial, spiritual, dan budaya. Sebagai aktivitas sosial, kebersamaan dalam
praktik sosial menjadi fokus utama. Hopong Ngae memperkuat ikatan sosial antar
individu melalui praktik makan bersama, yang merupakan simbol solidaritas
material. Tradisi ini akan berlangsung sekitar bulan Maret atau April saat
menjelang musim panen, dan biasanya akan berlangsung pada malam hari. Tempat



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 283

pelaksanaannya adalah di rumah orang yang sudah lanjut usia atau di rumah duka
jika ada orang yang meninggal pada saat itu.

Makan bersama bukan sekadar kegiatan berbagi makanan, tetapi juga
memiliki makna sosial yang mendalam, karena ia mempertemukan berbagai lapisan
masyarakat dengan latar belakang sosial dan ekonomi yang berbeda. Pesertanya
adalah semua masyarakat yang ada di dalam kampung — tua dan muda, terutama
adalah keluarga seperti kakak, adik, ipar, dan mantu-mertua. Penyelenggaranya
adalah Kaka Ama atau Bapak - orang yang dituakan.

Proses pelaksanaan dilakukan melalui empat tahap, yaitu: pemberitahuan,
persiapan, pelaksanaan dan pasca pelaksanaan. Pada tahap pemberitahuan, semua
orang akan mendapat undangan untuk hadir dalam acara makan tersebut.
Sedangkan pada tahap persiapan, setiap peserta akan mempersiapkan segala
sesuatu untuk tahap pelaksanaan dengan kesepakatan seperti: setiap keluarga
membawa jagung, beras, dan mengumpulkan uang. Saat pelaksanaan, semua
peserta akan duduk bersama di kiri dan kanan meja, sedangkan Kaka Ama atau
pemimpin tradisi akan duduk di meja bagian atas dan di bagian bawah dan
menyapa seluruh peserta sebelum berdoa dan makan bersama. Tetapi, ada sedikit
perbedaan ketika Hopong Ngae dilaksanakan saat ada yang meninggal, karena para
Kaka Ama akan menuturkan syair berbalas-balasan yang isinya sebagai sapaan
terakhir kepada yang meninggal. Hal ini sebagai ungkapan syukur bahwa meski
orang yang sudah meninggal itu pergi, tetapi ia meninggalkan bibit untuk suami
atau istri atau anaknya. Pasca pelaksanaan makan bersama, semua orang dalam
suasana yang ceria dan gembira akan makan sirih pinang bersama untuk melepas
lelah, dan juga sebagai tanda berakhirnya acara tersebut. Dengan demikian, makan
bersama mengandung nilai saling memberi dan menerima, yang memperkaya
pengalaman hidup sosial jemaat.

Selain itu, kebersamaan yang terjalin dalam praktik makan bersama ini
turut mempererat hubungan antar warga jemaat. Aktivitas ini juga memberi
kesempatan untuk saling mengenal dan berbagi kisah hidup, yang memperkuat
ikatan sosial antar individu dalam jemaat. Hal ini sejalan dengan pandangan
Giddens yang menyatakan bahwa interaksi sosial yang terjalin dalam kegiatan
kolektif, seperti makan bersama, dapat memperkuat ikatan sosial dalam masyarakat
yang cenderung semakin terfragmentasi.? Praktik makan bersama dalam tradisi

10 Muhammad Faris Fauzan dan Muhammad Zikry Zikrulloh, “Pengaruh Teori Strukturisasi
Dalam Kehidupan Sosial,” 2024.



284 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Hopong Ngae mengandung dimensi pertemuan sosial yang tidak hanya fisik, tetapi
juga menghubungkan individu secara emosional dan psikologis.

Selain sebagai bentuk solidaritas sosial, doa bersama (79,1%) yang menjadi
bagian integral dari Hopong Ngae memberikan dimensi spiritual yang mendalam
dalam tradisi ini. Doa bersama menjadi sarana bagi jemaat untuk
mengungkapkan syukur atas berkat Tuhan dan memohon berkah-Nya untuk
kehidupan mereka ke depan. Melalui doa bersama, jemaat tidak hanya
menyatukan tujuan  spiritual, tetapi juga meneguhkan kesatuan iman yang
menghubungkan mereka dalam konteks komunitas gereja.

Hal ini menunjukkan bahwa pentingnya dimensi spiritual dalam kehidupan
berjemaat, yang tidak hanya terbatas pada rutinitas ibadah, tetapi juga
diterjemahkan dalam tindakan-tindakan sosial yang memperkuat hubungan antar
jemaat. Sebagaimana dikatakan oleh Khoiruddin dan Khulwah, doa bersama dalam
suatu komunitas beragama berfungsi untuk memperbaharui hubungan tidak hanya
dengan Tuhan tetapi juga dengan sesama anggota komunitas.'* Dalam konteks
Hopong Ngae, doa dan makan bersama berfungsi sebagai pembaharuan hubungan
spiritual dan sosial yang memberi arti lebih dalam pada kebersamaan mereka
sebagai satu tubuh Kristus, di mana semua anggota tubuh bersama-sama saling
membutuhkan, mendukung dan bergantung.

Salah satu makna penting yang terkandung dalam tradisi Hopong Ngae
adalah pemeliharaan ~ budaya  lokal (66,6%), vyang berfungsi  sebagai
penjaga identitas budaya masyarakat setempat. Bagi jemaat GMIT Sonaf Neka
Huilelot, tradisi ini bukan hanya tentang ritual keagamaan, tetapi juga merupakan
upaya untuk melestarikan nilai-nilai budaya yang telah diteruskan oleh generasi
sebelumnya.'? Oleh karena itu, tradisi ini tidak hanya mencerminkan keberagaman
agama, tetapi juga keberagaman budaya lokal yang sangat kaya. Menurut Geertz
tradisi-tradisi seperti Hopong Ngae berfungsi sebagai simbol kebudayaan yang
memperkuat jati diri masyarakat, sehingga mereka tidak hanya terikat pada agama
mereka, tetapi juga pada kehidupan sosial budaya mereka.'® Dengan demikian,
tradisi Hopong Ngae adalah identitas kolektif bagi jemaat dan masyarakat dalam
memelihara kohesi sosial.

11 Khoiruddin Khoiruddin, “Moderasi Beragama Dalam Kearifan Lokal Pada Masyarakat
Pesisir Barat Provinsi Lampung,” MODERATIO: Jurnal Moderasi Beragama 3, no. 1 (3 Agustus
2023): 76, doi:10.32332/moderatio.v3i1.5865.

12 pdt. Aris Tameno, Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024.

13 Clifford Geertz, ed., Myth, Symbol, and Culture (New York: Norton, 1974).



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 285

Melalui partisipasi penuh dalam tradisi ini, seluruh anggota jemaat secara
tidak langsung berperan dalam menjaga agar nilai-nilai budaya lokal tetap hidup.
Dalam hal ini, meskipun banyak perubahan sosial terjadi akibat modernisasi,
jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot tetap berusaha mempertahankan dan
memperbaharui tradisi mereka, serta mengajarkan kepada generasi muda betapa
pentingnya memahami dan menghargai nilai-nilai budaya yang telah diwariskan.

Sebagai bagian dari aspek solidaritas sosial, makan bersama dalam tradisi
Hopong Ngae mencerminkan solidaritas ekonomi dalam bentuk kontribusi bahan
makanan yang dikumpulkan dari seluruh jemaat sesuai kesepakatan bersama
dengan seluruh peserta. Praktik ini tidak hanya berbicara tentang berbagi makanan,
tetapi juga mencerminkan keadilan sosial, di mana setiap individu, meskipun
berasal dari latar belakang ekonomi yang berbeda, berpartisipasi dalam
menciptakan kebersamaan yang merata. Di sinilah solidaritas ekonomi terjadi, yang
mengurangi jarak antara individu yang lebih kaya dan yang kurang mampu,
karena semua orang memiliki peran yang sama dalam keberhasilan acara tersebut.4
Ada yang bertugas pada tahap pemberitahuan untuk menyampaikan undangan atau
pada tahap persiapan untuk memasak dan menyiapkan masakan sehingga bukan
hanya kontribusi dalam bentuk ekonomi, tetapi semua turut menyumbang tenaga,
waktu, dan peran sosial.

Hal ini menunjukkan bahwa praktik sosial dalam tradisi ini berfungsi
sebagai alat pemersatu, mengatasi perbedaan sosial dan ekonomi dalam
masyarakat. Ini tidak hanya menjadi cara untuk menjaga hubungan antar warga,
tetapi juga untuk menumbuhkan rasa kebersamaan dan kesetaraan, yang menjadi
prinsip dasar dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, tradisi Hopong
Ngae lebih dari sekadar sebuah kegiatan sosial, tetapi juga menjadi alat untuk
meneguhkan nilai-nilai solidaritas dalam kehidupan sehari-hari jemaat.

Tradisi Hopong Ngae dalam Memperkuat Solidaritas Berdasarkan Teori
Solidaritas Mekanik Emile Durkheim

Data penelitian menunjukkan bahwa hampir 83,3% responden menganggap
kebersamaan, seperti makan bersama dan gotong royong, sebagai elemen penting
dalam memperkuat hubungan antar anggota jemaat. Tabel berikut memberikan
gambaran mengenai peran kegiatan ini dalam membangun solidaritas jemaat.

4 Aggri Sundari dan Salahuddin Harahap, “Tradisi Makan Bersama Berhadap-Hadapan pada
Masyarakat Melayu Batubara (Analisis Kearifan Lokal dalam Kehidupan Sosial Etnik Melayu),”
Jurnal Sosial Ekonomi dan Humaniora 10, no. 2 (28 Juni 2024): 298-309,
d0i:10.29303/jseh.v10i2.554.



286 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Respons Jemaat Jawaban  Persentase
Kebersamaan dalam kegiatan 20 83,3%
Gotong royong antaranggota 18 75%
Doa bersama 19 79,1%
Memperkuat hubungan antara jemaat dalam gereja 1 4%
Ibadah kelompok 1 4%
Empati terkait kondisi yang terjadi dalam jemaat 1 4%
Menyapa satu dengan yang lain 1 4%

Makan bersama dari yang dikumpulkan jemaat 1 4%
Tabel 2. Aspek-aspek Sosial yang Diperkuat oleh Tradisi Hopong Ngae
Pelaksanaan tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot
sangat mencerminkan solidaritas mekanik, sesuai dengan konsep yang diajukan
oleh Emile Durkheim. Semua peserta tua dan muda, orang kaya dan miskin —
duduk di meja yang sama untuk berdoa dan makan bersama dalam ungkapan
syukur atas masa panen yang akan mereka jalani. Dalam solidaritas mekanik,
anggota masyarakat terikat oleh kesamaan nilai, norma, dan peran sosial yang
diterima bersama, serta melalui partisipasi kolektif dalam berbagai aktivitas
sosial. > Dalam konteks tradisi Hopong Ngae, ini terwujud dalam tiga bentuk
aktivitas utama: gotong royong, doa bersama, dan makan bersama.

Gotong Royong: Kerjasama Untuk Tujuan Bersama

Gotong royong merupakan inti dari solidaritas dalam tradisi Hopong Ngae.
Aktivitas seperti pengumpulan bahan pangan, persiapan tempat, dan pembagian
tugas tidak hanya melibatkan anggota jemaat dari berbagai kelompok sosial, tetapi
juga melibatkan semua individu dalam jemaat tanpa memandang status sosial, usia,
atau jabatan. Hal ini memperlihatkan bagaimana kesamaan tujuan dan tindakan
kolektif mempererat hubungan sosial antar individu. Menurut Durkheim,
solidaritas mekanik terjadi ketika masyarakat memiliki struktur sosial yang
sederhana, di mana semua anggota masyarakat memiliki peran yang serupa dan
terikat oleh aktivitas kolektif.1® Sehingga, gotong royong tidak hanya dipandang

15 Yohanes Bahari, Alhafizah, dan Fatmawati, “Analisis Solidaritas Mekanik Pada
Organisasi Bapakat Etnis Dayak Kanayatn Desa Pancaroba Kecamatan Sungai Ambawang,” Jurnal
limiah Universitas Tanjungpura, 2019.

16 “Kontribusi Solidaritas Sosial dan Konsep Emile Durkheim dalam Masyarakat Modern
Halaman 1 - Kompasiana.com,” diakses 10 September 2025,
https://www.kompasiana.com/ekoto1398/6801b2e0ed641528bd5ffc92/kontribusi-solidaritas-sosial-
dan-konsep-emile-durkheim-dalam-masyarakat-modern.



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 287

sebagai kerja bersama-sama, tetapi sebuah solidaritas mekanik yang memberikan
ruang kepada semua orang untuk mengambil dan menerima peran.

Dalam tradisi Hopong Ngae, gotong royong tidak hanya mencerminkan
kerjasama dalam aspek materi, seperti pengumpulan bahan makanan, tetapi juga
menciptakan kesatuan iman sebagai tubuh Kristus di antara para jemaat. Seperti
yang dijelaskan oleh Azhari, partisipasi dalam aktivitas bersama seperti ini
memunculkan rasa kebersamaan yang mendalam, di mana sebelumnya setiap
individu ini sibuk dengan urusan dan kehidupan mereka masing-masing, tetapi
kemudian mereka yang berbeda latar belakang sosial dan ekonomi dapat
berkolaborasi untuk tujuan bersama, yaitu menyukseskan tradisi yang telah
diwariskan.!” Dalam kerangka solidaritas mekanik, gotong royong ini mempertegas
prinsip bahwa masyarakat diikat oleh kesamaan tujuan dan nilai-nilai yang berbagi.

Doa Bersama: Kekuatan Kolektif dalam Ibadah

Doa bersama dalam tradisi Hopong Ngae bukan sekadar upacara ritual, tetapi
menjadi sarana untuk mempererat ikatan spiritual antar anggota jemaat. Durkheim
menegaskan bahwa dalam solidaritas mekanik, kesamaan keyakinan dan nilai
bersama merupakan dasar penting dalam membentuk keterikatan sosial yang kuat.
Dalam konteks ini, doa bersama di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot berfungsi
sebagai sarana untuk menyatukan jemaat dalam satu tujuan spiritual yang sama,
yaitu bersyukur atas berkat yang diterima sepanjang tahun dan memohon berkat
untuk masa depan.

Solidaritas spiritual ini menciptakan ruang untuk semua anggota jemaat, baik
yang muda maupun yang tua, yang kaya maupun yang miskin, untuk merasakan
pengalaman kolektif yang memupuk rasa kebersamaan dan keterikatan yang lebih
dalam. Sebagaimana dicatat oleh Suharto, doa bersama dalam komunitas agama
meningkatkan keterikatan sosial antar anggota jemaat, menciptakan rasa tanggung
jawab bersama terhadap keberlanjutan kehidupan spiritual mereka.*® Dalam hal
ini, doa bersama mengingatkan jemaat bahwa mereka adalah bagian dari komunitas
yang lebih besar, yaitu tubuh Kristus, yang tidak terpisahkan oleh perbedaan status
sosial, tetapi di satukan dalam iman dan doa. Oleh karena itu, tradisi tersebut masih
terus dilakukan sampai hari ini karena jemaat memiliki pandangan yang sama

17 Muhammad Zul Azhari, “Eksistensi Tradisi Maballa Sebagai Identitas Kebersamaan
Masyarakat Di Desa Tokkonan Kecamatan Enrekang Kabupaten Enrekang” (IAIN Parepare, 2024).

8 Amriansyah Pohan dkk., “Peran Agama dalam Penanganan Trauma Kolektif Pasca
Bencana Alam di Indonesia,” Indo-MathEdu Intellectuals Journal 6, no. 1 (11 Januari 2025): 430—
41, doi:10.54373/imeij.v6i1.2566.



288 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

bahwa Hopong Ngae memiliki nilai persekutuan, kebersamaan, persaudaraan,
kasih, solidaritas, penghormatan, dan kekerabatan. Semua peserta harus memiliki
sikap saling menghargai, mengasihi, saling memiliki dan berbagi rasa dalam
melaksanakannya.

Selain itu, doa bersama juga berfungsi sebagai pelaksanaan norma-norma
keagamaan yang telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari jemaat.
Kehadiran setiap anggota dalam doa bersama menegaskan kembali prinsip
kesatuan dalam keberagaman, sejalan dengan solidaritas mekanik yang terbangun
karena adanya kesamaan norma dan nilai spiritual dalam masyarakat.

Makan Bersama: Mewujudkan Kebersamaan dalam Praktik Sosial

Makan bersama dalam tradisi Hopong Ngae adalah simbol dari solidaritas
sosial yang  terjalin di antara jemaat. Praktik ini tidak hanya
menunjukkan kebersamaan dalam aspek fisik, tetapi juga dalam tindakan sosial
kolektif yang menyatukan semua anggota jemaat dalam satu meja makan.
Durkheim mengemukakan bahwa dalam solidaritas mekanik, masyarakat diikat
oleh aktivitas bersama yang mencerminkan kesamaan nilai dan tujuan. Makan
bersama dalam Hopong Ngae adalah salah satu contoh praktik sosial kolektif yang
memperkuat ikatan antar anggota jemaat.

Makan bersama ini tidak hanya sekadar berbagi makanan, tetapi lebih dari
itu, ia menjadi ruang di mana perbedaan sosial, ekonomi, dan budaya bisa diredam,
bahkan dilupakan untuk sementara. Setiap anggota jemaat, dari yang lebih kaya
hingga yang kurang mampu, berperan aktif dalam menyumbangkan makanan, dan
kemudian menikmatinya bersama. Hal ini menciptakan kesetaraan sosial, yang
mengurangi sekat-sekat antara anggota jemaat yang memiliki latar belakang sosial
yang berbeda. Runturambi mencatat bahwa makan bersama dalam masyarakat
tradisional berfungsi sebagai peneguhan kembali nilai kebersamaan yang sangat
penting dalam membangun kohesi sosial. 1° Lebih lanjut, makan bersama
memperlihatkan nilai solidaritas yang mengikat setiap individu dalam kegiatan
yang sangat sederhana namun penuh makna. Dalam hal ini, solidaritas mekanik
terwujud dalam tindakan kolektif yang dilakukan oleh anggota jemaat untuk
mencapai tujuan bersama, yakni mempererat hubungan sosial dan memperkuat
komunitas gereja.

19 Rivenhard Runturambi, “Budaya Makan Bersama dalam Perayaan Pengucapan Syukur
Sebagai Tindakan Simbolik Integrasi Sosial di Minahasa Tenggara.,” Journal of Education,
Humaniora and Social Sciences (JEHSS) 4, no. 3 (27 Januari 2022): 1466-76,
doi:10.34007/jehss.v4i3.896.



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 289

Tantangan bagi Keberlanjutan Tradisi Hopong Ngae ke Depan

Meskipun tradisi Hopong Ngae dilaksanakan setiap tahun (100%), terdapat
beberapa kendala yang dapat mempengaruhi keberlanjutannya di masa depan.
Berdasarkan data, sebagian besar responden (66,6%) tidak melihat adanya kendala
besar, namun tantangan yang ada termasuk kurangnya keterlibatan anak muda
(16,6%), pengaruh dunia modern (4,16%), dan masalah teknis dalam pelaksanaan
(misalnya, jemaat yang meninggalkan acara sebelum selesai makan). Selain itu,
sebagian jemaat tidak hadir pada acara karena alasan tertentu (8,33%). Tabel
berikut menunjukkan kendala yang dihadapi oleh jemaat dalam melaksanakan
tradisi ini.

Respons Jemaat Jawaban Persentase

Tidak ada 16 66,6%
Kurangnya keterlibatan anak muda 2 16,6%
Tidak menerima ritual turun temurun 1 4,16%
Teknis pelaksanaan (Ada yang beranjak sebelum

kepala meja selesai makan) 2 8,33%
Terdapat sejumlah kecil jemaat yang tidak hadir

(karena tidak punya lahan ) 4 8,33%
Masa menanam yang tidak teratur 1 4,16%
Pengaruh dunia modern 1 4,16%

Tabel 3. Kendala Pelaksanaan Hopong Ngae

Tantangan pertama yang perlu diperhatikan adalah kurangnya keterlibatan
anak muda. Generasi muda cenderung lebih sibuk dengan kegiatan pribadi atau
menghadapi pengaruh budaya global yang lebih mendominasi, seperti media sosial
dan gaya hidup modern. Hal ini menyebabkan mereka kurang tertarik atau tidak
merasa terhubung dengan tradisi yang dilakukan oleh jemaat yang lebih tua.?®
Semakin hari minat generasi muda terhadap kegiatan yang bersifat kolektif
semakin menurun, dan lebih memilih aktivitas yang lebih individualistis atau
berbasis teknologi.?! Seiring berjalannya waktu, tradisi ini bisa kehilangan fungsi
kohesi sosialnya, karena kaum muda menganggapnya kurang relevan dengan
kehidupan modern. Namun, tantangan ini juga membuka peluang untuk adaptasi
dan inovasi dalam mempertahankan tradisi.

20 Wigit Triyatno dan Yuli Ifana Sari, “Kajian Geografi Manusia: Dinamika Kebudayaan
Dan Identitas Sosial Dalam Konteks Globalisasi,” 2024.

2l Lanny Nurhasanah, Bintang Panduraja Siburian, dan Jihan Alfira Fitriana, “Pengaruh
Globalisasi Terhadap Minat Generasi Muda Dalam Melestarikan Kesenian Tradisional Indonesia,”
Jurnal Global Citizen : Jurnal Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 10, no. 2 (3 Desember
2021): 31-39, doi:10.33061/jgz.v10i2.5616.



290 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Salah satu solusi yang muncul dari hasil penelitian adalah penggunaan
teknologi untuk menarik perhatian anak muda dan memperkenalkan tradisi ini
melalui platform digital. Dengan memanfaatkan media sosial, video, dan aplikasi
komunikasi, tradisi Hopong Ngae bisa diperkenalkan dan dipromosikan kepada
generasi muda, sehingga mereka bisa lebih mudah mengakses informasi tentang
nilai dan pentingnya tradisi ini.?? Cara lainnya adalah menambahkan elemen kreatif
yang melibatkan anak muda untuk mengelolanya. Kemampuan kreatif dan
kemahiran anak muda dalam menggunakan berbagai perangkat dapat dimanfaatkan
untuk memproduksi video atau desain kreatif di berbagai platform media sosial.
Dengan demikian, memanfaatkan kemampuan generasi muda serta media digital,
tradisi ini bisa tetap bertahan dalam arus modernisasi hari ini.

Di samping itu, faktor kerja sama antara gereja, pemerintah, dan komunitas
adat juga menjadi faktor penting dalam menjaga relevansi tradisi ini di masa
depan.? Dengan adanya sinergi antara lembaga-lembaga tersebut, dapat ditemukan
cara-cara untuk menyelaraskan pelaksanaan tradisi Hopong Ngae dengan dinamika
sosial dan ekonomi vyang berkembang. Misalnya, kolaborasi untuk
menyelenggarakan kegiatan yang melibatkan masyarakat yang lebih luas, tidak
hanya terbatas pada jemaat gereja, tetapi juga masyarakat sekitar.

Dalam perspektif teori solidaritas organik Emile Durkheim, perubahan ini
dapat dilihat sebagai bagian dari evolusi sosial yang wajar. Masyarakat yang
sebelumnya didominasi oleh solidaritas mekanik, yang terbangun melalui
kesamaan aktivitas dan nilai bersama, kini beralih menuju solidaritas organik.
Dalam solidaritas organik, perbedaan individu dan keahlian dihargai, tetapi
keterikatan sosial tetap terjaga melalui saling ketergantungan antar anggota jemaat
atau masyarakat.?* Oleh karena itu, meskipun tradisi Hopong Ngae berakar pada
solidaritas mekanik yang dibangun melalui kesamaan nilai dan tujuan bersama,
adaptasi untuk melibatkan berbagai elemen dalam masyarakat yang lebih beragam
dan modern menjadi sangat penting. Untuk itu, meskipun tantangan yang dihadapi
cukup besar, tradisi Hopong Ngae masih memiliki potensi untuk berkembang dan
bertahan melalui penyesuaian dengan konteks sosial yang lebih luas, serta dengan

22 Ryan Aldi Nugraha, “Inovasi Teknologi Madya pada Masyarakat Adat Kasepuhan
Ciptagelar,” Empower: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 6, no. 1 (30 Juni 2021): 14,
doi:10.24235/empower.v6i1.9969.

23 Rezeki Putra Gulo, “Teologi dan Keadilan Sosial: Peran Gereja dalam Merespons
Ketimpangan Global,” Jurnal Tumou Tou 12, no. 1 (2025): 41-51.

%4 Dadan Saeful R, Yani Achdiani, dan Mirna Nur Alia A, “Bentuk Solidaritas Masyarakat
Nelayan Di  Kelurahan  Kesenden,” SOSIETAS 7, no. 2 (9 Maret 2018),
doi:10.17509/sosietas.v7i2.10359.



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 291

memanfaatkan teknologi dan membangun keterlibatan lebih banyak pihak,
termasuk generasi muda.

Implikasi Teologi Kontekstual dalam Tradisi Hopong Ngae

Teologi Kontekstual berfokus pada penghayatan ajaran iman Kristen dalam
konteks sosial dan budaya yang spesifik, di mana ajaran tersebut diterjemahkan ke
dalam praktik yang relevan dengan realitas lokal tanpa mengabaikan kebenaran
Alkitab. Dalam hal ini, tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot
memberikan contoh yang konkret tentang bagaimana ajaran Kristiani dipraktikkan
dalam kehidupan sehari-hari, mengedepankan solidaritas sosial dalam bentuk
kebersamaan, gotong royong, dan doa bersama.

Pertama, dari sudut pandang teologi kontekstual, tradisi Hopong Ngae dapat
dipahami sebagai penerapan prinsip kasih dan solidaritas yang diajarkan oleh
Yesus dalam Alkitab. Dalam Matius 25:35-40, Yesus mengajarkan bahwa
memberikan makanan, minuman, serta perhatian terhadap orang lain adalah bagian
dari pelayanan kepada-Nya. Kasih bukanlah sebuah konsep yang abstrak, tetapi
sebuah spiritualitas sehari-hari. Oleh karena itu, tradisi makan bersama dalam
Hopong Ngae, yang melibatkan kontribusi bahan makanan dari seluruh jemaat
tanpa membedakan status sosial, adalah salah satu bentuk nyata dari kasih kepada
sesama. Makan bersama bukan hanya bertujuan memenuhi kebutuhan fisik, tetapi
juga menjadi sarana spiritual di mana jemaat memperlihatkan kasih Kristus dalam
tindakan nyata. Semua orang duduk bersama tanpa hierarki, saling berbagi jagung,
bahkan dalam tahap persiapannya semua orang mengambil peran untuk saling
memberi dan menerima. Kasih Kristus menjadi nyata dan bukan hanya sebuah
konsep abstrak. Kasih tanpa pamrih yang menjadi inti dari ajaran Yesus
menyatukan anggota jemaat, tak peduli status sosial mereka.

Kedua, dalam praktik gotong royong, anggota jemaat saling membantu dan
bekerja bersama-sama dalam mempersiapkan acara, mengumpulkan bahan pangan,
dan melaksanakan kegiatan lainnya. Dalam konteks teologi kontekstual, gotong
royong dalam Hopong Ngae adalah pengamalan prinsip pelayanan yang diajarkan
oleh Yesus, khususnya dalam Markus 9:35, di mana Yesus mengajarkan bahwa
siapa yang ingin menjadi terbesar harus menjadi pelayan bagi yang lain. Gotong
royong ini menciptakan rasa kebersamaan yang melampaui perbedaan status



292 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

sosial?® dan memperlihatkan pemahaman tentang pelayanan yang bersifat inklusif?
dan melibatkan semua orang?’ termasuk seluruh anggota jemaat.

Ketiga, doa bersama dalam Hopong Ngae menandai esensi persekutuan
Kristen yang mendalam. Ketika Paulus menulis surat kepada jemaat di Korintus
yang memiliki latar belakang yang berbeda-beda, ia kemudian mengajarkan mereka
harus hidup sebagai satu tubuh Kristus (1 Kor. 12:12-27). Dalam teologi
kontekstual, doa bersama menjadi sarana untuk menguatkan ikatan spiritual antar
jemaat. Setiap anggota, meskipun memiliki latar belakang dan kondisi yang
berbeda, bersatu dalam satu iman dan tujuan. Ini menciptakan solidaritas yang
lebih dalam, di mana setiap individu dipandang sebagai bagian integral dari tubuh
Kristus yang saling mendukung dan menguatkan di dalam doa.

Keempat, meskipun tradisi ini berakar pada nilai-nilai lokal dan budaya yang
telah ada, tantangan modernisasi tetap dihadapi oleh gereja, termasuk Jemaat
GMIT Sonaf Neka Huilelot. Teologi kontekstual menawarkan solusi adaptasi
dalam menghadapi tantangan ini, seperti penggunaan teknologi untuk
memperkenalkan dan melibatkan generasi muda dalam tradisi ini.?® Matius 5:14-
16 menekankan bahwa umat Kristen harus menjadi terang bagi dunia, dan salah
satu cara untuk menjadi terang di tengah dunia yang semakin modern adalah
dengan menggunakan sarana teknologi untuk tetap relevan dan menjangkau lebih
banyak orang. Dengan pemanfaatan platform digital, seperti media sosial, aplikasi
gereja, atau streaming acara, tradisi Hopong Ngae dapat terus dilaksanakan dengan
cara yang lebih modern namun tetap mempertahankan nilai-nilai dasarnya.

Kelima, konteks sosial yang semakin beragam menuntut adanya inklusivitas
dalam penerapan ajaran iman Kristen. Dalam tradisi Hopong Ngae, setiap individu,
tanpa memandang latar belakang sosial, etnis, atau status ekonomi, dilibatkan
dalam kegiatan ini. Hal ini mengingatkan kita pada ajaran Yesus dalam Lukas

% Fransiskus Seda dan Maria Dominika Niron, “Wuat Wa’i: Model Gotong-Royong
Masyarakat Manggarai Dalam Pembiayaan Pendidikan Di Perguruan Tinggi,” Jurnal Pendidikan
dan Kebudayaan 7, no. 1 (16 Juni 2022): 25-38, d0i:10.24832/jpnk.v7i1.1864.

% Roro Sri Rejeki Waluyajati dan Lia Ulfah Farida, “Pola Interaksi Sosial Keagamaan
Antara Penganut Agama Islam Dan Kristen Advent (Studi Kasus di Desa Cihanjuang Rahayu
Kecamatan Parongpong Kabupaten Bandung Barat),” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan
Lintas Budaya 2, no. 2 (30 Agustus 2018): 84-91, doi:10.15575/rjsalb.v2i2.3097.

21 Palisa Aulia Dewanti, Usman Alhudawi, dan Hodriani, “Gotong Royong Dalam
Memperkuat Partisipasi Warga Negara (Civic Participation),” Pancasila and Civic Education
Journal 2, no. 1 (Maret 2023): 15-22, doi:https://doi.org/10.30596/pcej.v2i1.13753.

28 Agnesia Friskila dkk., “Rekonseptualisasi Teologi Kristen Dalam Konteks
Postmodernisasi Dan Era Kontemporer: Tinjauan Terhadap Tantangan Dan Peluang,” Humanitis 1,
no. 4 (2023).



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 293

14:12-14, di mana Dia mengajarkan untuk mengundang orang-orang yang miskin,
cacat, atau yang tidak mampu membalas sebagai bentuk kasih yang murni. Dalam
teologi kontekstual, pengamalan kasih dan solidaritas yang mengedepankan
kesetaraan ini menjadi sangat relevan di tengah masyarakat yang semakin plural
dan terfragmentasi. 2 Dengan demikian, tradisi Hopong Ngae menunjukkan
bagaimana kasih Kristus diimplementasikan dalam kehidupan jemaat dan dunia
hari ini yang majemuk.

Keenam, tradisi Hopong Ngae juga menjadi ruang bagi gereja untuk
menghidupi panggilan misi Kristiani dalam dunia yang terus berubah. Dalam Kisah
Para Rasul 1:8, Yesus mengutus para murid untuk menjadi saksi-Nya di segala
penjuru dunia, dan ini mencakup konteks lokal mereka. Gereja di GMIT Sonaf
Neka Huilelot, melalui tradisi Hopong Ngae, melaksanakan misi lokal dengan
mengedepankan nilai-nilai sosial yang sejalan dengan ajaran Kristus. Dengan
merayakan kebersamaan melalui gotong royong dan doa, gereja menunjukkan
kepada masyarakat luas bahwa iman Kristen tidak hanya berbicara tentang
hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga horizontal dengan sesama. Dalam hal
ini, tradisi Hopong Ngae berfungsi sebagai sarana penguatan iman sekaligus misi
sosial yang memperlihatkan kasih Kristus kepada dunia.

Simpulan

Tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot berperan penting
dalam mempererat hubungan sosial antarwarga jemaat dan memperkuat solidaritas
sosial dalam konteks budaya lokal. Tradisi ini mencerminkan semangat gotong
royong, kebersamaan, dan solidaritas yang mendalam, yang tidak hanya mengikat
jemaat secara sosial tetapi juga secara spiritual. Praktik doa bersama dan makan
bersama dalam Hopong Ngae memperkuat kesatuan iman dan memberikan makna
lebih dalam bagi kehidupan berjemaat. Selain itu, tradisi ini menjadi wadah bagi
pemeliharaan budaya lokal yang sejalan dengan ajaran Kristen, yang dihadirkan
dalam konteks sosial dan budaya masyarakat setempat. Untuk memastikan
keberlanjutan tradisi ini di masa depan, tantangan seperti keterlibatan generasi
muda dan pengaruh modernisasi perlu diatasi dengan adaptasi, termasuk
memanfaatkan teknologi guna mempertahankan relevansi tradisi ini. Gereja perlu
terus mengembangkan kapasitasnya untuk menjembatani antara nilai-nilai
tradisional dan dinamika sosial yang berkembang.

2 Yustus Leonard Buan dan Huwae Wiesye Elena, “Peran Gereja dalam Membangun
Kesejahteraan Masyarakat: Respons terhadap Disrupsi Sosial Masyarakat Kristen,” Jurnal Yada 1,
no. 1 (September 2023): 1-18.



294 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Daftar Pustaka

Azhari, Muhammad Zul. “Eksistensi Tradisi Maballa Sebagai Identitas
Kebersamaan Masyarakat Di Desa Tokkonan Kecamatan Enrekang
Kabupaten Enrekang.” IAIN Parepare, 2024.

Bahari, Yohanes, Alhafizah, dan Fatmawati. “Analisis Solidaritas Mekanik Pada
Organisasi Bapakat Etnis Dayak Kanayatn Desa Pancaroba Kecamatan
Sungai Ambawang.” Jurnal Ilmiah Universitas Tanjungpura, 2019.

Buan, Yustus Leonard, dan Huwae Wiesye Elena. “Peran Gereja dalam
Membangun Kesejahteraan Masyarakat: Respons terhadap Disrupsi Sosial
Masyarakat Kristen.” Jurnal Yada 1, no. 1 (September 2023): 1-18.

Dewanti, Palisa Aulia, Usman Alhudawi, dan Hodriani. “Gotong Royong Dalam
Memperkuat Partisipasi Warga Negara (Civic Participation).” Pancasila and
Civic  Education Journal 2, no. 1 (Maret 2023): 15-22.
doi:https://doi.org/10.30596/pcej.v2i1.13753.

Far Far, Risyart Alberth, dan Samuel Frederik Tuhumury. “Strategi Adaptasi
Masyarakat Pesisir Terhadap Dampak Perubahan Iklim di Kepulauan Kei
Besar Maluku Tenggara.” Jurnal Akuatiklestari 6, no. 1 (30 November
2022): 53-61. doi:10.31629/akuatiklestari.v6i1.4903.

Fauzan, Muhammad Faris, dan Muhammad Zikry Zikrulloh. “Pengaruh Teori
Strukturisasi Dalam Kehidupan Sosial,” 2024.

Friskila, Agnesia, Winarni Sugeanti, Jein Novita Sallo, Emelda Emelda, dan
Kristiani Datu Arrang. “Rekonseptualisasi Teologi Kristen Dalam Konteks
Postmodernisasi Dan Era Kontemporer: Tinjauan Terhadap Tantangan Dan
Peluang.” Humanitis 1, no. 4 (2023).

Geertz, Clifford, ed. Myth, Symbol, and Culture. New York: Norton, 1974.

Ginting, Eikel. “‘Aku Kap Kam, Kam Kap Aku’ Kesadaran Kontingensi Richard
Rorty dan Relevansinya dalam Budaya Solidaritas ‘Aron.”” Studia
Philosophica et Theologica 23, no. 2 (30 Oktober 2023): 255-76.
doi:10.35312/spet.v23i2.566.

Gulo, Rezeki Putra. “Teologi dan Keadilan Sosial: Peran Gereja dalam Merespons
Ketimpangan Global.” Jurnal Tumou Tou 12, no. 1 (2025): 41-51.

Khoiruddin, Khoiruddin. “Moderasi Beragama Dalam Kearifan Lokal Pada
Masyarakat Pesisir Barat Provinsi Lampung.” MODERATIO: Jurnal
Moderasi Beragama 3, no. 1 (3 Agustus 2023): 76.
doi:10.32332/moderatio.v3i1.5865.

“Kontribusi Solidaritas Sosial dan Konsep Emile Durkheim dalam Masyarakat
Modern Halaman 1 - Kompasiana.com.” Diakses 10 September 2025.
https://www.kompasiana.com/ekoto1398/6801b2e0ed641528bd5ffc92/kontri
busi-solidaritas-sosial-dan-konsep-emile-durkheim-dalam-masyarakat-
modern.



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 295

“Li Ngae Tarian Tradisional Pulau Semau | PDF.” Diakses 10 September 2025.
https://www.scribd.com/document/813777179/L1-Ngae-Tarian-Tradisional-
Pulau-Semau.

Lika, Marselia Elisabet. “Tinjauan Etika Solidaritas terhadap Praktik dan Makna
Tradisi Tahul bagi Jemaat GMIT Foimahen Anainfar-Alor,” t.t.

Ningsih, B. Sri Mulia, Hamidsyukrie Hamidsyukrie, Ni Made Novi Suryanti, dan
Masyhuri Masyhuri. “Tradisi Nunas Neda Sebagai Sarana Memperkuat
Solidaritas Sosial di Desa Kesik Kecamatan Masbagik.” Jurnal Ilmiah
Profesi  Pendidikan 9, no. 3 (30 Juli 2024): 1597-1603.
d0i:10.29303/jipp.v9i3.2618.

Nugraha, Ryan Aldi. “Inovasi Teknologi Madya pada Masyarakat Adat Kasepuhan
Ciptagelar.” Empower: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 6, no. 1 (30
Juni 2021): 14. doi:10.24235/empower.v6i1.9969.

Nurhasanah, Lanny, Bintang Panduraja Siburian, dan Jihan Alfira Fitriana.
“Pengaruh Globalisasi Terhadap Minat Generasi Muda Dalam Melestarikan
Kesenian Tradisional Indonesia.” Jurnal Global Citizen: Jurnal Illmiah
Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 10, no. 2 (3 Desember 2021): 31-39.
doi:10.33061/jgz.v10i2.5616.

Pdt. Aris Tameno. Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024.

Pohan, Amriansyah, Rony Hamdani Siregar, Muhammad Darwis Dasopang,
Irwandi Sihombing, dan Muttaqin Kholis Ali. “Peran Agama dalam
Penanganan Trauma Kolektif Pasca Bencana Alam di Indonesia.” Indo-
MathEdu Intellectuals Journal 6, no. 1 (11 Januari 2025): 430-41.
d0i:10.54373/imeij.v6i1.2566.

Pong, Piter. Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024.

Rejeki Waluyajati, Roro Sri, dan Lia Ulfah Farida. “Pola Interaksi Sosial
Keagamaan Antara Penganut Agama Islam Dan Kristen Advent (Studi Kasus
di Desa Cihanjuang Rahayu Kecamatan Parongpong Kabupaten Bandung
Barat).” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya 2, no. 2
(30 Agustus 2018): 84-91. doi:10.15575/rjsalb.v2i2.3097.

Rohimah, Ira Siti, Achmad Hufad, dan Wilodati Wilodati. “Analisa penyebab
hilangnya tradisi Rarangkén (Studi Fenomenologi pada Masyarakat
Kampung Cikantrieun Desa Wangunjaya).” Indonesian Journal of Sociology,
Education, and Development 1, no. 1 (30 Juni 2019): 17-26.
doi:10.52483/ijsed.v1il.2.

Runturambi, Rivenhard. “Budaya Makan Bersama dalam Perayaan Pengucapan
Syukur Sebagai Tindakan Simbolik Integrasi Sosial di Minahasa Tenggara.”
Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) 4, no. 3 (27
Januari 2022): 1466—76. doi:10.34007/jehss.v4i3.896.

Saeful R, Dadan, Yani Achdiani, dan Mirna Nur Alia A. “Bentuk Solidaritas
Masyarakat Nelayan Di Kelurahan Kesenden.” SOSIETAS 7, no. 2 (9 Maret
2018). d0i:10.17509/sosietas.v7i2.10359.



296 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025

Seda, Fransiskus, dan Maria Dominika Niron. “Wuat Wa’i: Model Gotong-Royong
Masyarakat Manggarai Dalam Pembiayaan Pendidikan Di Perguruan
Tinggi.” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 7, no. 1 (16 Juni 2022): 25-38.
doi:10.24832/jpnk.v7i1.1864.

Sundari, Aggri, dan Salahuddin Harahap. “Tradisi Makan Bersama Berhadap-
Hadapan pada Masyarakat Melayu Batubara (Analisis Kearifan Lokal dalam
Kehidupan Sosial Etnik Melayu).” Jurnal Sosial Ekonomi dan Humaniora
10, no. 2 (28 Juni 2024): 298-309. doi:10.29303/jseh.v10i2.554.

Umanailo, Muhamad Chairul Basrun. “Sekelumit Cerita Untuk Mengenal ‘Emile
Durkheim.””” Emile Durkheim, 2023.

Wigit Triyatno dan Yuli Ifana Sari. “Kajian Geografi Manusia: Dinamika
Kebudayaan Dan Identitas Sosial Dalam Konteks Globalisasi,” 2024.

Wijaya, Hengky. Strategi Menulis Jurnal Untuk llmu Teologi. Disunting oleh
Sonny Eli Zaluchu. Semarang: Golden Gate Publishing, 2020.



