
Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025 

 Copyright©2025, Eritrika Adriana Nulik, Welfrid Fini Ruku.                                                                                          | 277 

  Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

e-ISSN: 2621-8135 

p-ISSN: 2621-8151 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) 

http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei 

Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 277-296                                      DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.640 

Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 

 

 

Tradisi Hopong Ngae: Solidaritas Sosial dan Implikasi 

Teologi Kontekstual 
 

Eritrika Adriana Nulik,1)* Welfrid Fini Ruku2 
1,2) Artha Wacana Christian University, Indonesia 

*) Email: nulik.eritrika82@gmail.com 

 

Diterima: 27 Februari 2025 Direvisi: 22 Agustus 2025 Disetujui: 23 Agustus 2025 

 

Abstract 

The Hopong Ngae tradition in the GMIT Sonaf Neka-Huilelot congregation 

on Semau Island plays a crucial role in strengthening the congregation's social 

and spiritual solidarity. This study examines the meaning of solidarity, the 

continuity of tradition amidst modernization, and its relationship to the 

actualization of Christian faith in local culture. The method used is a descriptive 

qualitative approach with in-depth interviews and congregation surveys, combined 

with simple quantitative analysis. The results show that Hopong Ngae strengthens 

relationships among congregation members, serves as an expression of gratitude 

for God's blessings before the harvest, and is also a means of cultural preservation. 

From Durkheim's perspective, this tradition represents mechanical solidarity that 

binds congregation members through shared values and goals. Theological 

reflection confirms that Hopong Ngae can be a medium for contextualizing 

Christian faith in the congregation's agrarian life. However, challenges arise from 

the lack of involvement of the younger generation and the influence of 

globalization. One solution is to empower youth through the use of digital 

technology to produce creative content on social media. This effort is expected to 

encourage the participation of the younger generation in maintaining the 

sustainability of the tradition in the future. 

 

Keywords: Contextual Theology; GMIT Sonaf Neka-Huilelot; Hopong Ngae; Local 

Helong Tradition; Social Cohesion; Social Solidarity. 

 

Abstrak 

Tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka-Huilelot, Pulau Semau, 

berperan penting dalam memperkuat solidaritas sosial dan spiritual jemaat. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei


Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 278 

Penelitian ini menelaah makna solidaritas, keberlangsungan tradisi di tengah 

modernisasi, serta kaitannya dengan aktualisasi iman Kristen dalam budaya lokal. 

Metode yang digunakan ialah pendekatan kualitatif deskriptif dengan wawancara 

mendalam dan survei jemaat, dipadukan dengan analisis kuantitatif sederhana. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Hopong Ngae mempererat relasi warga 

jemaat, menjadi ungkapan syukur atas berkat Tuhan menjelang panen, sekaligus 

sarana pelestarian budaya. Dalam perspektif Durkheim, tradisi ini 

merepresentasikan solidaritas mekanik yang mengikat anggota jemaat melalui nilai 

dan tujuan bersama. Refleksi teologis menegaskan bahwa Hopong Ngae dapat 

menjadi medium kontekstualisasi iman Kristen dalam kehidupan agraris jemaat. 

Namun, tantangan muncul berupa minimnya keterlibatan generasi muda dan 

pengaruh globalisasi. Salah satu solusi ialah memberdayakan kaum muda melalui 

pemanfaatan teknologi digital untuk menghasilkan konten kreatif di media sosial. 

Upaya ini diharapkan mendorong partisipasi generasi muda dalam menjaga 

keberlanjutan tradisi di masa depan. 

 

Kata Kunci: GMIT Sonaf Neka-Huilelot; Hopong Ngae; Kohesi Sosial; 

Solidaritas Sosial; Teologi Kontekstual; Tradisi Lokal Helong. 

 

Pendahuluan 

Indonesia merupakan negara yang kaya akan keberagaman agama, budaya, 

dan tradisi yang berperan penting dalam memperkuat solidaritas sosial di 

masyarakat. Tradisi yang berkembang di Indonesia, terutama yang berhubungan 

dengan ritual budaya dan agama, tidak hanya berfungsi sebagai pewarisan budaya, 

tetapi juga sebagai sarana untuk membangun dan memperkuat ikatan sosial dalam 

komunitas. 1  Salah satu contoh tradisi yang mencerminkan hal ini adalah 

tradisi Hopong Ngae yang dilaksanakan oleh masyarakat Suku Helong di Pulau 

Semau, Nusa Tenggara Timur (NTT). 

Tradisi Hopong Ngae merupakan ungkapan syukur atas hasil panen dengan 

makan jagung bersama yang melibatkan seluruh anggota keluarga dan komunitas. 

Hal ini bertujuan sebagai tanda persekutuan di dalam keluarga dan mempererat 

hubungan sosial antar individu. Menurut Ningsih dkk., tradisi semacam ini 

berfungsi sebagai alat untuk membangun solidaritas sosial, karena mengharuskan 

setiap anggota komunitas berpartisipasi dalam kegiatan bersama yang saling 

 
1 Ira Siti Rohimah, Achmad Hufad, dan Wilodati Wilodati, “Analisa penyebab hilangnya 

tradisi Rarangkén (Studi Fenomenologi pada Masyarakat Kampung Cikantrieun Desa 

Wangunjaya),” Indonesian Journal of Sociology, Education, and Development 1, no. 1 (30 Juni 

2019): 17–26, doi:10.52483/ijsed.v1i1.2. 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

279 

mendukung.2 Dalam hal ini, solidaritas yang terkandung dalam Hopong Ngae lebih 

mengarah pada konsep solidaritas mekanik, seperti yang dikemukakan oleh Émile 

Durkheim dalam The Division of Labour in Society (1893), yaitu solidaritas yang 

muncul dari kesamaan nilai dan keyakinan di masyarakat tradisional. Durkheim 

membagi solidaritas sosial menjadi solidaritas mekanik dan solidaritas organik, 

sebagai dasar kohesi masyarakat (dalam Umanailo, 2023). 3  Dalam masyarakat 

yang masih homogen, seperti masyarakat Helong, solidaritas sering kali terwujud 

dalam bentuk kebersamaan yang diikat oleh nilai-nilai bersama yang dipraktikkan 

dalam tradisi. 

Meskipun sudah berakar lama, Hopong Ngae menghadapi tantangan 

perubahan sosial dan modernisasi yang mempengaruhi cara-cara pelaksanaannya, 

seperti perubahan tempat pelaksanaan tradisi ini. Pada masa lalu, tradisi makan 

jagung bersama dilakukan di kebun, sebagai tanda relasi yang dekat dengan tanah 

dan hasil panen, kini karena pertimbangan praktis dan tingkat kesibukan 

masyarakat, sekarang dipindahkan ke rumah-rumah. Pada beberapa tahun ke depan, 

ketika jumlah petani semakin berkurang dan kecenderungan generasi muda melihat 

petani bukan sebagai pekerjaan yang diminati, maka tradisi ini akan kehilangan 

makna dan nalainya. Zuhriyah dkk. menjelaskan bahwa perubahan ini 

menunjukkan adanya proses adaptasi budaya dalam menghadapi perkembangan 

sosial yang semakin kompleks.4 Meski ada perubahan teknis dalam ritual, seperti 

dalam perpindahan tempat dan doa yang diucapkan. Dahulu doa yang dilakukan 

lebih spontan, tetapi sekarang menjadi lebih formal dan liturgis. Namun, nilai-nilai 

solidaritas yang terkandung dalam tradisi ini tetap menjadi elemen penting dalam 

menjaga kohesi sosial masyarakat. 

Di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot, yang terletak di Klasis Semau, 

masyarakat tetap mempertahankan tradisi Hopong Ngae sebagai wujud solidaritas 

sosial, yang tercermin dalam kebersamaan selama pelaksanaan ritual tersebut. 

Sebagai bagian dari komunitas yang memiliki beragam latar belakang pekerjaan 

dan pendidikan, anggota jemaat tetap menunjukkan semangat gotong royong dalam 

melaksanakan tradisi ini, meskipun dengan beberapa penyesuaian sesuai dengan 

 
2 B. Sri Mulia Ningsih dkk., “Tradisi Nunas Neda Sebagai Sarana Memperkuat Solidaritas 

Sosial di Desa Kesik Kecamatan Masbagik,” Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan 9, no. 3 (30 Juli 

2024): 1597–1603, doi:10.29303/jipp.v9i3.2618. 
3  Muhamad Chairul Basrun Umanailo, “Sekelumit Cerita Untuk Mengenal ‘Emile 

Durkheim,’” Emile Durkheim, 2023. 
4 Risyart Alberth Far Far dan Samuel Frederik Tuhumury, “Strategi Adaptasi Masyarakat 

Pesisir Terhadap Dampak Perubahan Iklim di Kepulauan Kei Besar Maluku Tenggara,” Jurnal 

Akuatiklestari 6, no. 1 (30 November 2022): 53–61, doi:10.31629/akuatiklestari.v6i1.4903. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 280 

kebutuhan dan keadaan. Hal ini mengindikasikan bahwa meskipun terdapat 

pergeseran dalam cara pelaksanaan, semangat kebersamaan dan solidaritas tetap 

terjaga. 

Beberapa penelitian terdahulu menekankan bagaimana tradisi lokal berfungsi 

sebagai alat penguat solidaritas sosial dan identitas kolektif, misalnya penelitian 

oleh Marselia Elisabet Lika yang meneliti Tradisi Tahul pada Jemaat GMIT 

Foimahen Anainfar-Alor, yang menunjukkan bagaimana praktik agama dalam 

konteks budaya setempat dapat memperkuat nilai-nilai solidaritas antar warga.5 

Lika menekankan pentingnya kehadiran Allah dalam setiap upacara sebagai simbol 

dari kebersamaan dan saling mendukung. Selain itu, Eikel Ginting dalam kajiannya 

mengenai kesadaran kontingensi dalam budaya solidaritas di tradisi Aron, 

menunjukkan bagaimana identitas manusia yang terbatas dan saling bergantung 

satu sama lain memperkuat solidaritas dalam tradisi ini.6 Penelitian ini relevan 

dalam konteks Hopong Ngae di mana semua orang menyumbang tenaga dan 

makanan dalam perayaan tersebut sebagai solidaritas sosial-ekonomi. Bahkan, 

mereka bersolidaritas dalam spiritual dan emosional di dalam doa bersama dan 

duduk bersama makan jagung baik orang tua dan orang muda, orang kaya dan 

miskin. Pada dasarnya, solidaritas yang dibangun dalam tradisi ini juga 

mencerminkan saling ketergantungan antar anggota masyarakat yang bekerja 

bersama dalam merayakan hasil panen. 

Di sisi lain, penelitian oleh Lamunde tentang Tarian Li Ngae mengungkapkan 

bagaimana tradisi ini menjadi ungkapan syukur yang tidak hanya memperkuat 

identitas kolektif masyarakat Suku Helong, tetapi juga menjadi bagian dari upaya 

untuk memelihara hubungan sosial yang harmonis dalam komunitas mereka. 7 

Meskipun fokus utama dalam penelitian ini adalah perayaan syukur, dimensi sosial 

yang terkandung dalam tradisi Hopong Ngae sangat relevan untuk menganalisis 

bagaimana solidaritas terjalin dalam proses kolektif tersebut. 

Namun, kajian khusus mengenai Hopong Ngae, terutama yang 

menghubungkan antara solidaritas sosial dalam konteks teologi kontekstual masih 

terbatas. Kajian ini dimaksudkan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan 

 
5 Marselia Elisabet Lika, “Tinjauan Etika Solidaritas terhadap Praktik dan Makna Tradisi 

Tahul bagi Jemaat GMIT Foimahen Anainfar-Alor,” t.t. 
6 Eikel Ginting, “‘Aku Kap Kam, Kam Kap Aku’ Kesadaran Kontingensi Richard Rorty dan 

Relevansinya dalam Budaya Solidaritas ‘Aron,’” Studia Philosophica et Theologica 23, no. 2 (30 

Oktober 2023): 255–76, doi:10.35312/spet.v23i2.566. 
7 “Li Ngae Tarian Tradisional Pulau Semau | PDF,” diakses 10 September 2025, 

https://www.scribd.com/document/813777179/LI-NGAE-TARIAN-TRADISIONAL-PULAU-

SEMAU. 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

281 

menganalisis bagaimana nilai solidaritas dalam Hopong Ngae membangun kohesi 

sosial sekaligus memberikan relevansi teologis, sehingga praktik budaya lokal 

dapat menjadi model solidaritas yang kontekstual dan bermakna bagi jemaat. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

pengumpulan data melalui wawancara mendalam dengan informan kunci dan 

survei terhadap jemaat. 8  Data kuantitatif sederhana juga dianalisis untuk 

memperkuat pemahaman tematik terkait solidaritas dan tradisi Hopong Ngae. Data 

sekunder diperoleh melalui studi pustaka yang mencakup jurnal, buku, dan artikel 

terkait teori solidaritas dan praktik budaya tradisional. Hasil analisis disajikan 

dalam bentuk naratif deskriptif yang menggambarkan makna dan peran solidaritas 

dalam tradisi tersebut. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Makna Tradisi Hopong Ngae dalam Kehidupan Jemaat GMIT Sonaf Neka 

Huilelot 

Hopong Ngae adalah sebuah tradisi yang sangat penting bagi masyarakat 

Helong di Pulau Semau, karena berdasarkan sejarahnya tradisi ini berfungsi 

sebagai sarana untuk mempererat hubungan antar keluarga. Secara 

harafiah, Hopong berarti bakar, dan Ngae berarti jagung, yang jika digabungkan 

berarti upacara atau musim panen jagung. 9  Di bawah pengaruh kekristenan, 

"Hopong Ngae" sering kali diawali dengan ibadah bersama dan biasanya partisipan 

dalam tradisi "Hopong Ngae" mencakup seluruh keluarga pemilik kebun, Kaka 

Ama (sebutan untuk kakak laki-laki tertua dalam keluarga), serta anggota marga 

dari pihak laki-laki dan pihak perempuan, termasuk saudara laki-laki dari istri 

pemilik kebun. 

Tradisi Hopong Ngae memiliki makna yang mendalam bagi kehidupan 

jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot. Berdasarkan hasil survei, tradisi ini 

diidentifikasi dengan beberapa makna utama, antara lain sebagai sarana 

mempererat hubungan antarwarga jemaat (95,8%) dan ungkapan syukur atas berkat 

yang diterima (91,6%), lihat tabel 1 di bawah ini. 

 

 

 
8 Hengky Wijaya, Strategi Menulis Jurnal Untuk Ilmu Teologi, ed. oleh Sonny Eli Zaluchu 

(Semarang: Golden Gate Publishing, 2020), 23–42. 
9 Piter Pong, Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 282 

Tabel 1. Makna Utama Tradisi Hopong Ngae 

Tradisi ini juga menjadi bagian integral dalam proses pembentukan identitas 

komunitas, di mana seluruh anggota jemaat, tanpa terkecuali, terlibat dalam 

rangkaian kegiatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa Hopong Ngae lebih dari 

sekadar upacara, melainkan suatu peneguhan hubungan sosial dan spiritual yang 

mendalam bagi seluruh jemaat. Melalui partisipasi kolektif dalam kegiatan ini 

memperkuat ikatan sosial antar individu melalui praktik makan bersama, yang 

merupakan simbol solidaritas material. 

Selain itu, tradisi ini juga dipahami sebagai pemeliharaan budaya (66,6%) 

yang menjadi bagian dari identitas masyarakat setempat. Hal ini menunjukkan 

bahwa Hopong Ngae bukan hanya ritual keagamaan, tetapi juga sarana untuk 

mempertahankan nilai budaya yang telah ada. Berdasarkan data, tradisi ini dikenal 

dan dijalankan oleh seluruh anggota jemaat (100%), menunjukkan pentingnya 

peran tradisi ini dalam membangun hubungan sosial yang harmonis. 

Aspek solidaritas ekonomi tercermin dalam praktik makan bersama, yang 

melibatkan kontribusi bahan makanan dari seluruh jemaat. Ini menjadi simbol 

solidaritas material di mana individu dengan latar belakang sosial dan ekonomi 

yang berbeda berperan aktif dalam memperkuat ikatan sosial. Oleh karena itu, 

tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot mencerminkan nilai 

solidaritas yang kuat dalam masyarakat setempat, yang terbangun melalui 

kebersamaan, gotong royong, dan doa bersama, sejalan dengan teori solidaritas 

mekanik menurut Durkheim. 

Dari deskripsi hasil penelitian tersebut, dapat ditarik kesimpulan bahwa 

tradisi Hopong Ngae ini memiliki 3 makna yang mengemuka yaitu sebagai suatu 

aktivitas sosial, spiritual, dan budaya. Sebagai aktivitas sosial, kebersamaan dalam 

praktik sosial menjadi fokus utama. Hopong Ngae memperkuat ikatan sosial antar 

individu melalui praktik makan bersama, yang merupakan simbol solidaritas 

material. Tradisi ini akan berlangsung sekitar bulan Maret atau April saat 

menjelang musim panen, dan biasanya akan berlangsung pada malam hari. Tempat 

Respons Jemaat Jawaban Persentase 

Sarana mempererat hubungan 23 95,8% 

Ungkapan Syukur 22 91,6 % 

Pemeliharan budaya 16 66,6% 

Mengingat keluarga yang meninggal (Susung 

Hadang) 6 25% 

Menjaga stabilitas pangan 1 4% 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

283 

pelaksanaannya adalah di rumah orang yang sudah lanjut usia atau di rumah duka 

jika ada orang yang meninggal pada saat itu. 

Makan bersama bukan sekadar kegiatan berbagi makanan, tetapi juga 

memiliki makna sosial yang mendalam, karena ia mempertemukan berbagai lapisan 

masyarakat dengan latar belakang sosial dan ekonomi yang berbeda. Pesertanya 

adalah semua masyarakat yang ada di dalam kampung – tua dan muda, terutama 

adalah keluarga seperti kakak, adik, ipar, dan mantu-mertua. Penyelenggaranya 

adalah Kaka Ama atau Bapak - orang yang dituakan. 

Proses pelaksanaan dilakukan melalui empat tahap, yaitu: pemberitahuan, 

persiapan, pelaksanaan dan pasca pelaksanaan. Pada tahap pemberitahuan, semua 

orang akan mendapat undangan untuk hadir dalam acara makan tersebut. 

Sedangkan pada tahap persiapan, setiap peserta akan mempersiapkan segala 

sesuatu untuk tahap pelaksanaan dengan kesepakatan seperti: setiap keluarga 

membawa jagung, beras, dan mengumpulkan uang. Saat pelaksanaan, semua 

peserta akan duduk bersama di kiri dan kanan meja, sedangkan Kaka Ama atau 

pemimpin tradisi akan duduk di meja bagian atas dan di bagian bawah dan 

menyapa seluruh peserta sebelum berdoa dan makan bersama. Tetapi, ada sedikit 

perbedaan ketika Hopong Ngae dilaksanakan saat ada yang meninggal, karena para 

Kaka Ama akan menuturkan syair berbalas-balasan yang isinya sebagai sapaan 

terakhir kepada yang meninggal. Hal ini sebagai ungkapan syukur bahwa meski 

orang yang sudah meninggal itu pergi, tetapi ia meninggalkan bibit untuk suami 

atau istri atau anaknya. Pasca pelaksanaan makan bersama, semua orang dalam 

suasana yang ceria dan gembira akan makan sirih pinang bersama untuk melepas 

lelah, dan juga sebagai tanda berakhirnya acara tersebut. Dengan demikian, makan 

bersama mengandung nilai saling memberi dan menerima, yang memperkaya 

pengalaman hidup sosial jemaat. 

Selain itu, kebersamaan yang terjalin dalam praktik makan bersama ini 

turut mempererat hubungan antar warga jemaat. Aktivitas ini juga memberi 

kesempatan untuk saling mengenal dan berbagi kisah hidup, yang memperkuat 

ikatan sosial antar individu dalam jemaat. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Giddens yang menyatakan bahwa interaksi sosial yang terjalin dalam kegiatan 

kolektif, seperti makan bersama, dapat memperkuat ikatan sosial dalam masyarakat 

yang cenderung semakin terfragmentasi.10 Praktik makan bersama dalam tradisi 

 
10 Muhammad Faris Fauzan dan Muhammad Zikry Zikrulloh, “Pengaruh Teori Strukturisasi 

Dalam Kehidupan Sosial,” 2024. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 284 

Hopong Ngae mengandung dimensi pertemuan sosial yang tidak hanya fisik, tetapi 

juga menghubungkan individu secara emosional dan psikologis. 

Selain sebagai bentuk solidaritas sosial, doa bersama (79,1%) yang menjadi 

bagian integral dari Hopong Ngae memberikan dimensi spiritual yang mendalam 

dalam tradisi ini. Doa bersama menjadi sarana bagi jemaat untuk 

mengungkapkan syukur atas berkat Tuhan dan memohon berkah-Nya untuk 

kehidupan mereka ke depan. Melalui doa bersama, jemaat tidak hanya 

menyatukan tujuan spiritual, tetapi juga meneguhkan kesatuan iman yang 

menghubungkan mereka dalam konteks komunitas gereja. 

Hal ini menunjukkan bahwa pentingnya dimensi spiritual dalam kehidupan 

berjemaat, yang tidak hanya terbatas pada rutinitas ibadah, tetapi juga 

diterjemahkan dalam tindakan-tindakan sosial yang memperkuat hubungan antar 

jemaat. Sebagaimana dikatakan oleh Khoiruddin dan Khulwah, doa bersama dalam 

suatu komunitas beragama berfungsi untuk memperbaharui hubungan tidak hanya 

dengan Tuhan tetapi juga dengan sesama anggota komunitas. 11  Dalam konteks 

Hopong Ngae, doa dan makan bersama berfungsi sebagai pembaharuan hubungan 

spiritual dan sosial yang memberi arti lebih dalam pada kebersamaan mereka 

sebagai satu tubuh Kristus, di mana semua anggota tubuh bersama-sama saling 

membutuhkan, mendukung dan bergantung. 

Salah satu makna penting yang terkandung dalam tradisi Hopong Ngae 

adalah pemeliharaan budaya lokal (66,6%), yang berfungsi sebagai 

penjaga identitas budaya masyarakat setempat. Bagi jemaat GMIT Sonaf Neka 

Huilelot, tradisi ini bukan hanya tentang ritual keagamaan, tetapi juga merupakan 

upaya untuk melestarikan nilai-nilai budaya yang telah diteruskan oleh generasi 

sebelumnya.12 Oleh karena itu, tradisi ini tidak hanya mencerminkan keberagaman 

agama, tetapi juga keberagaman budaya lokal yang sangat kaya. Menurut Geertz 

tradisi-tradisi seperti Hopong Ngae berfungsi sebagai simbol kebudayaan yang 

memperkuat jati diri masyarakat, sehingga mereka tidak hanya terikat pada agama 

mereka, tetapi juga pada kehidupan sosial budaya mereka. 13  Dengan demikian, 

tradisi Hopong Ngae adalah identitas kolektif bagi jemaat dan masyarakat dalam 

memelihara kohesi sosial. 

 
11 Khoiruddin Khoiruddin, “Moderasi Beragama Dalam Kearifan Lokal Pada Masyarakat 

Pesisir Barat Provinsi Lampung,” MODERATIO: Jurnal Moderasi Beragama 3, no. 1 (3 Agustus 

2023): 76, doi:10.32332/moderatio.v3i1.5865. 
12 Pdt. Aris Tameno, Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024. 
13 Clifford Geertz, ed., Myth, Symbol, and Culture (New York: Norton, 1974). 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

285 

Melalui partisipasi penuh dalam tradisi ini, seluruh anggota jemaat secara 

tidak langsung berperan dalam menjaga agar nilai-nilai budaya lokal tetap hidup. 

Dalam hal ini, meskipun banyak perubahan sosial terjadi akibat modernisasi, 

jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot tetap berusaha mempertahankan dan 

memperbaharui tradisi mereka, serta mengajarkan kepada generasi muda betapa 

pentingnya memahami dan menghargai nilai-nilai budaya yang telah diwariskan. 

Sebagai bagian dari aspek solidaritas sosial, makan bersama dalam tradisi 

Hopong Ngae mencerminkan solidaritas ekonomi dalam bentuk kontribusi bahan 

makanan yang dikumpulkan dari seluruh jemaat sesuai kesepakatan bersama 

dengan seluruh peserta. Praktik ini tidak hanya berbicara tentang berbagi makanan, 

tetapi juga mencerminkan keadilan sosial, di mana setiap individu, meskipun 

berasal dari latar belakang ekonomi yang berbeda, berpartisipasi dalam 

menciptakan kebersamaan yang merata. Di sinilah solidaritas ekonomi terjadi, yang 

mengurangi jarak antara individu yang lebih kaya dan yang kurang mampu, 

karena semua orang memiliki peran yang sama dalam keberhasilan acara tersebut.14 

Ada yang bertugas pada tahap pemberitahuan untuk menyampaikan undangan atau 

pada tahap persiapan untuk memasak dan menyiapkan masakan sehingga bukan 

hanya kontribusi dalam bentuk ekonomi, tetapi semua turut menyumbang tenaga, 

waktu, dan peran sosial. 

Hal ini menunjukkan bahwa praktik sosial dalam tradisi ini berfungsi 

sebagai alat pemersatu, mengatasi perbedaan sosial dan ekonomi dalam 

masyarakat. Ini tidak hanya menjadi cara untuk menjaga hubungan antar warga, 

tetapi juga untuk menumbuhkan rasa kebersamaan dan kesetaraan, yang menjadi 

prinsip dasar dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, tradisi Hopong 

Ngae lebih dari sekadar sebuah kegiatan sosial, tetapi juga menjadi alat untuk 

meneguhkan nilai-nilai solidaritas dalam kehidupan sehari-hari jemaat. 

 

Tradisi Hopong Ngae dalam Memperkuat Solidaritas Berdasarkan Teori 

Solidaritas Mekanik Emile Durkheim 

Data penelitian menunjukkan bahwa hampir 83,3% responden menganggap 

kebersamaan, seperti makan bersama dan gotong royong, sebagai elemen penting 

dalam memperkuat hubungan antar anggota jemaat. Tabel berikut memberikan 

gambaran mengenai peran kegiatan ini dalam membangun solidaritas jemaat. 

 
14 Aggri Sundari dan Salahuddin Harahap, “Tradisi Makan Bersama Berhadap-Hadapan pada 

Masyarakat Melayu Batubara (Analisis Kearifan Lokal dalam Kehidupan Sosial Etnik Melayu),” 

Jurnal Sosial Ekonomi dan Humaniora 10, no. 2 (28 Juni 2024): 298–309, 

doi:10.29303/jseh.v10i2.554. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 286 

Respons Jemaat Jawaban Persentase 

Kebersamaan dalam kegiatan 20 83,3% 

Gotong royong antaranggota 18 75% 

Doa bersama  19 79,1% 

Memperkuat hubungan antara jemaat dalam gereja   1 4% 

Ibadah kelompok 1 4% 

Empati terkait kondisi yang terjadi dalam jemaat 1 4% 

Menyapa satu dengan yang lain  1 4% 

Makan bersama dari yang dikumpulkan jemaat 1 4% 

Tabel 2. Aspek-aspek Sosial yang Diperkuat oleh Tradisi Hopong Ngae 

Pelaksanaan tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot 

sangat mencerminkan solidaritas mekanik, sesuai dengan konsep yang diajukan 

oleh Emile Durkheim. Semua peserta tua dan muda, orang kaya dan miskin – 

duduk di meja yang sama untuk berdoa dan makan bersama dalam ungkapan 

syukur atas masa panen yang akan mereka jalani. Dalam solidaritas mekanik, 

anggota masyarakat terikat oleh kesamaan nilai, norma, dan peran sosial yang 

diterima bersama, serta melalui partisipasi kolektif dalam berbagai aktivitas 

sosial. 15  Dalam konteks tradisi Hopong Ngae, ini terwujud dalam tiga bentuk 

aktivitas utama: gotong royong, doa bersama, dan makan bersama. 

 

Gotong Royong: Kerjasama Untuk Tujuan Bersama 

Gotong royong merupakan inti dari solidaritas dalam tradisi Hopong Ngae. 

Aktivitas seperti pengumpulan bahan pangan, persiapan tempat, dan pembagian 

tugas tidak hanya melibatkan anggota jemaat dari berbagai kelompok sosial, tetapi 

juga melibatkan semua individu dalam jemaat tanpa memandang status sosial, usia, 

atau jabatan. Hal ini memperlihatkan bagaimana kesamaan tujuan dan tindakan 

kolektif mempererat hubungan sosial antar individu. Menurut Durkheim, 

solidaritas mekanik terjadi ketika masyarakat memiliki struktur sosial yang 

sederhana, di mana semua anggota masyarakat memiliki peran yang serupa dan 

terikat oleh aktivitas kolektif.16 Sehingga, gotong royong tidak hanya dipandang 

 
15  Yohanes Bahari, Alhafizah, dan Fatmawati, “Analisis Solidaritas Mekanik Pada 

Organisasi Bapakat Etnis Dayak Kanayatn Desa Pancaroba Kecamatan Sungai Ambawang,” Jurnal 

Ilmiah Universitas Tanjungpura, 2019. 
16 “Kontribusi Solidaritas Sosial dan Konsep Emile Durkheim dalam Masyarakat Modern 

Halaman 1 - Kompasiana.com,” diakses 10 September 2025, 

https://www.kompasiana.com/ekoto1398/6801b2e0ed641528bd5ffc92/kontribusi-solidaritas-sosial-

dan-konsep-emile-durkheim-dalam-masyarakat-modern. 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

287 

sebagai kerja bersama-sama, tetapi sebuah solidaritas mekanik yang memberikan 

ruang kepada semua orang untuk mengambil dan menerima peran. 

Dalam tradisi Hopong Ngae, gotong royong tidak hanya mencerminkan 

kerjasama dalam aspek materi, seperti pengumpulan bahan makanan, tetapi juga 

menciptakan kesatuan iman sebagai tubuh Kristus di antara para jemaat. Seperti 

yang dijelaskan oleh Azhari, partisipasi dalam aktivitas bersama seperti ini 

memunculkan rasa kebersamaan yang mendalam, di mana sebelumnya setiap 

individu ini sibuk dengan urusan dan kehidupan mereka masing-masing, tetapi 

kemudian mereka yang berbeda latar belakang sosial dan ekonomi dapat 

berkolaborasi untuk tujuan bersama, yaitu menyukseskan tradisi yang telah 

diwariskan.17 Dalam kerangka solidaritas mekanik, gotong royong ini mempertegas 

prinsip bahwa masyarakat diikat oleh kesamaan tujuan dan nilai-nilai yang berbagi. 

 

Doa Bersama: Kekuatan Kolektif dalam Ibadah 

Doa bersama dalam tradisi Hopong Ngae bukan sekadar upacara ritual, tetapi 

menjadi sarana untuk mempererat ikatan spiritual antar anggota jemaat. Durkheim 

menegaskan bahwa dalam solidaritas mekanik, kesamaan keyakinan dan nilai 

bersama merupakan dasar penting dalam membentuk keterikatan sosial yang kuat. 

Dalam konteks ini, doa bersama di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot berfungsi 

sebagai sarana untuk menyatukan jemaat dalam satu tujuan spiritual yang sama, 

yaitu bersyukur atas berkat yang diterima sepanjang tahun dan memohon berkat 

untuk masa depan. 

Solidaritas spiritual ini menciptakan ruang untuk semua anggota jemaat, baik 

yang muda maupun yang tua, yang kaya maupun yang miskin, untuk merasakan 

pengalaman kolektif yang memupuk rasa kebersamaan dan keterikatan yang lebih 

dalam. Sebagaimana dicatat oleh Suharto, doa bersama dalam komunitas agama 

meningkatkan keterikatan sosial antar anggota jemaat, menciptakan rasa tanggung 

jawab bersama terhadap keberlanjutan kehidupan spiritual mereka.18 Dalam hal 

ini, doa bersama mengingatkan jemaat bahwa mereka adalah bagian dari komunitas 

yang lebih besar, yaitu tubuh Kristus, yang tidak terpisahkan oleh perbedaan status 

sosial, tetapi di satukan dalam iman dan doa. Oleh karena itu, tradisi tersebut masih 

terus dilakukan sampai hari ini karena jemaat memiliki pandangan yang sama 

 
17  Muhammad Zul Azhari, “Eksistensi Tradisi Maballa Sebagai Identitas Kebersamaan 

Masyarakat Di Desa Tokkonan Kecamatan Enrekang Kabupaten Enrekang” (IAIN Parepare, 2024). 
18  Amriansyah Pohan dkk., “Peran Agama dalam Penanganan Trauma Kolektif Pasca 

Bencana Alam di Indonesia,” Indo-MathEdu Intellectuals Journal 6, no. 1 (11 Januari 2025): 430–

41, doi:10.54373/imeij.v6i1.2566. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 288 

bahwa Hopong Ngae memiliki nilai persekutuan, kebersamaan, persaudaraan, 

kasih, solidaritas, penghormatan, dan kekerabatan. Semua peserta harus memiliki 

sikap saling menghargai, mengasihi, saling memiliki dan berbagi rasa dalam 

melaksanakannya. 

Selain itu, doa bersama juga berfungsi sebagai pelaksanaan norma-norma 

keagamaan yang telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari jemaat. 

Kehadiran setiap anggota dalam doa bersama menegaskan kembali prinsip 

kesatuan dalam keberagaman, sejalan dengan solidaritas mekanik yang terbangun 

karena adanya kesamaan norma dan nilai spiritual dalam masyarakat. 

 

Makan Bersama: Mewujudkan Kebersamaan dalam Praktik Sosial 

Makan bersama dalam tradisi Hopong Ngae adalah simbol dari solidaritas 

sosial yang terjalin di antara jemaat. Praktik ini tidak hanya 

menunjukkan kebersamaan dalam aspek fisik, tetapi juga dalam tindakan sosial 

kolektif yang menyatukan semua anggota jemaat dalam satu meja makan. 

Durkheim mengemukakan bahwa dalam solidaritas mekanik, masyarakat diikat 

oleh aktivitas bersama yang mencerminkan kesamaan nilai dan tujuan. Makan 

bersama dalam Hopong Ngae adalah salah satu contoh praktik sosial kolektif yang 

memperkuat ikatan antar anggota jemaat. 

Makan bersama ini tidak hanya sekadar berbagi makanan, tetapi lebih dari 

itu, ia menjadi ruang di mana perbedaan sosial, ekonomi, dan budaya bisa diredam, 

bahkan dilupakan untuk sementara. Setiap anggota jemaat, dari yang lebih kaya 

hingga yang kurang mampu, berperan aktif dalam menyumbangkan makanan, dan 

kemudian menikmatinya bersama. Hal ini menciptakan kesetaraan sosial, yang 

mengurangi sekat-sekat antara anggota jemaat yang memiliki latar belakang sosial 

yang berbeda. Runturambi mencatat bahwa makan bersama dalam masyarakat 

tradisional berfungsi sebagai peneguhan kembali nilai kebersamaan yang sangat 

penting dalam membangun kohesi sosial. 19 Lebih lanjut, makan bersama 

memperlihatkan nilai solidaritas yang mengikat setiap individu dalam kegiatan 

yang sangat sederhana namun penuh makna. Dalam hal ini, solidaritas mekanik 

terwujud dalam tindakan kolektif yang dilakukan oleh anggota jemaat untuk 

mencapai tujuan bersama, yakni mempererat hubungan sosial dan memperkuat 

komunitas gereja. 

 
19 Rivenhard Runturambi, “Budaya Makan Bersama dalam Perayaan Pengucapan Syukur 

Sebagai Tindakan Simbolik Integrasi Sosial di Minahasa Tenggara.,” Journal of Education, 

Humaniora and Social Sciences (JEHSS) 4, no. 3 (27 Januari 2022): 1466–76, 

doi:10.34007/jehss.v4i3.896. 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

289 

Tantangan bagi Keberlanjutan Tradisi Hopong Ngae ke Depan 

Meskipun tradisi Hopong Ngae dilaksanakan setiap tahun (100%), terdapat 

beberapa kendala yang dapat mempengaruhi keberlanjutannya di masa depan. 

Berdasarkan data, sebagian besar responden (66,6%) tidak melihat adanya kendala 

besar, namun tantangan yang ada termasuk kurangnya keterlibatan anak muda 

(16,6%), pengaruh dunia modern (4,16%), dan masalah teknis dalam pelaksanaan 

(misalnya, jemaat yang meninggalkan acara sebelum selesai makan). Selain itu, 

sebagian jemaat tidak hadir pada acara karena alasan tertentu (8,33%). Tabel 

berikut menunjukkan kendala yang dihadapi oleh jemaat dalam melaksanakan 

tradisi ini. 

Respons Jemaat Jawaban Persentase 

Tidak ada 16 66,6% 

Kurangnya keterlibatan anak muda 2 16,6% 

Tidak menerima ritual turun temurun  1 4,16% 

Teknis pelaksanaan (Ada yang beranjak sebelum 

kepala meja selesai makan) 2 8,33% 

Terdapat sejumlah kecil jemaat yang tidak hadir 

(karena tidak punya lahan ) 4 8,33% 

Masa menanam yang tidak teratur 1 4,16% 

Pengaruh dunia modern 1 4,16% 

Tabel 3. Kendala Pelaksanaan Hopong Ngae 

Tantangan pertama yang perlu diperhatikan adalah kurangnya keterlibatan 

anak muda. Generasi muda cenderung lebih sibuk dengan kegiatan pribadi atau 

menghadapi pengaruh budaya global yang lebih mendominasi, seperti media sosial 

dan gaya hidup modern. Hal ini menyebabkan mereka kurang tertarik atau tidak 

merasa terhubung dengan tradisi yang dilakukan oleh jemaat yang lebih tua. 20 

Semakin hari minat generasi muda terhadap kegiatan yang bersifat kolektif 

semakin menurun, dan lebih memilih aktivitas yang lebih individualistis atau 

berbasis teknologi.21 Seiring berjalannya waktu, tradisi ini bisa kehilangan fungsi 

kohesi sosialnya, karena kaum muda menganggapnya kurang relevan dengan 

kehidupan modern. Namun, tantangan ini juga membuka peluang untuk adaptasi 

dan inovasi dalam mempertahankan tradisi. 

 
20 Wigit Triyatno dan Yuli Ifana Sari, “Kajian Geografi Manusia: Dinamika Kebudayaan 

Dan Identitas Sosial Dalam Konteks Globalisasi,” 2024. 
21  Lanny Nurhasanah, Bintang Panduraja Siburian, dan Jihan Alfira Fitriana, “Pengaruh 

Globalisasi Terhadap Minat Generasi Muda Dalam Melestarikan Kesenian Tradisional Indonesia,” 

Jurnal Global Citizen : Jurnal Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 10, no. 2 (3 Desember 

2021): 31–39, doi:10.33061/jgz.v10i2.5616. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 290 

Salah satu solusi yang muncul dari hasil penelitian adalah penggunaan 

teknologi untuk menarik perhatian anak muda dan memperkenalkan tradisi ini 

melalui platform digital. Dengan memanfaatkan media sosial, video, dan aplikasi 

komunikasi, tradisi Hopong Ngae bisa diperkenalkan dan dipromosikan kepada 

generasi muda, sehingga mereka bisa lebih mudah mengakses informasi tentang 

nilai dan pentingnya tradisi ini.22 Cara lainnya adalah menambahkan elemen kreatif 

yang melibatkan anak muda untuk mengelolanya. Kemampuan kreatif dan 

kemahiran anak muda dalam menggunakan berbagai perangkat dapat dimanfaatkan 

untuk memproduksi video atau desain kreatif di berbagai platform media sosial. 

Dengan demikian, memanfaatkan kemampuan generasi muda serta media digital, 

tradisi ini bisa tetap bertahan dalam arus modernisasi hari ini. 

Di samping itu, faktor kerja sama antara gereja, pemerintah, dan komunitas 

adat juga menjadi faktor penting dalam menjaga relevansi tradisi ini di masa 

depan.23 Dengan adanya sinergi antara lembaga-lembaga tersebut, dapat ditemukan 

cara-cara untuk menyelaraskan pelaksanaan tradisi Hopong Ngae dengan dinamika 

sosial dan ekonomi yang berkembang. Misalnya, kolaborasi untuk 

menyelenggarakan kegiatan yang melibatkan masyarakat yang lebih luas, tidak 

hanya terbatas pada jemaat gereja, tetapi juga masyarakat sekitar. 

Dalam perspektif teori solidaritas organik Emile Durkheim, perubahan ini 

dapat dilihat sebagai bagian dari evolusi sosial yang wajar. Masyarakat yang 

sebelumnya didominasi oleh solidaritas mekanik, yang terbangun melalui 

kesamaan aktivitas dan nilai bersama, kini beralih menuju solidaritas organik. 

Dalam solidaritas organik, perbedaan individu dan keahlian dihargai, tetapi 

keterikatan sosial tetap terjaga melalui saling ketergantungan antar anggota jemaat 

atau masyarakat.24 Oleh karena itu, meskipun tradisi Hopong Ngae berakar pada 

solidaritas mekanik yang dibangun melalui kesamaan nilai dan tujuan bersama, 

adaptasi untuk melibatkan berbagai elemen dalam masyarakat yang lebih beragam 

dan modern menjadi sangat penting. Untuk itu, meskipun tantangan yang dihadapi 

cukup besar, tradisi Hopong Ngae masih memiliki potensi untuk berkembang dan 

bertahan melalui penyesuaian dengan konteks sosial yang lebih luas, serta dengan 

 
22  Ryan Aldi Nugraha, “Inovasi Teknologi Madya pada Masyarakat Adat Kasepuhan 

Ciptagelar,” Empower: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 6, no. 1 (30 Juni 2021): 14, 

doi:10.24235/empower.v6i1.9969. 
23  Rezeki Putra Gulo, “Teologi dan Keadilan Sosial: Peran Gereja dalam Merespons 

Ketimpangan Global,” Jurnal Tumou Tou 12, no. 1 (2025): 41–51. 
24 Dadan Saeful R, Yani Achdiani, dan Mirna Nur Alia A, “Bentuk Solidaritas Masyarakat 

Nelayan Di Kelurahan Kesenden,” SOSIETAS 7, no. 2 (9 Maret 2018), 

doi:10.17509/sosietas.v7i2.10359. 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

291 

memanfaatkan teknologi dan membangun keterlibatan lebih banyak pihak, 

termasuk generasi muda. 

 

Implikasi Teologi Kontekstual dalam Tradisi Hopong Ngae 

Teologi Kontekstual berfokus pada penghayatan ajaran iman Kristen dalam 

konteks sosial dan budaya yang spesifik, di mana ajaran tersebut diterjemahkan ke 

dalam praktik yang relevan dengan realitas lokal tanpa mengabaikan kebenaran 

Alkitab. Dalam hal ini, tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot 

memberikan contoh yang konkret tentang bagaimana ajaran Kristiani dipraktikkan 

dalam kehidupan sehari-hari, mengedepankan solidaritas sosial dalam bentuk 

kebersamaan, gotong royong, dan doa bersama. 

Pertama, dari sudut pandang teologi kontekstual, tradisi Hopong Ngae dapat 

dipahami sebagai penerapan prinsip kasih dan solidaritas yang diajarkan oleh 

Yesus dalam Alkitab. Dalam Matius 25:35-40, Yesus mengajarkan bahwa 

memberikan makanan, minuman, serta perhatian terhadap orang lain adalah bagian 

dari pelayanan kepada-Nya. Kasih bukanlah sebuah konsep yang abstrak, tetapi 

sebuah spiritualitas sehari-hari. Oleh karena itu, tradisi makan bersama dalam 

Hopong Ngae, yang melibatkan kontribusi bahan makanan dari seluruh jemaat 

tanpa membedakan status sosial, adalah salah satu bentuk nyata dari kasih kepada 

sesama. Makan bersama bukan hanya bertujuan memenuhi kebutuhan fisik, tetapi 

juga menjadi sarana spiritual di mana jemaat memperlihatkan kasih Kristus dalam 

tindakan nyata. Semua orang duduk bersama tanpa hierarki, saling berbagi jagung, 

bahkan dalam tahap persiapannya semua orang mengambil peran untuk saling 

memberi dan menerima. Kasih Kristus menjadi nyata dan bukan hanya sebuah 

konsep abstrak. Kasih tanpa pamrih yang menjadi inti dari ajaran Yesus 

menyatukan anggota jemaat, tak peduli status sosial mereka. 

Kedua, dalam praktik gotong royong, anggota jemaat saling membantu dan 

bekerja bersama-sama dalam mempersiapkan acara, mengumpulkan bahan pangan, 

dan melaksanakan kegiatan lainnya. Dalam konteks teologi kontekstual, gotong 

royong dalam Hopong Ngae adalah pengamalan prinsip pelayanan yang diajarkan 

oleh Yesus, khususnya dalam Markus 9:35, di mana Yesus mengajarkan bahwa 

siapa yang ingin menjadi terbesar harus menjadi pelayan bagi yang lain. Gotong 

royong ini menciptakan rasa kebersamaan yang melampaui perbedaan status 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 292 

sosial25 dan memperlihatkan pemahaman tentang pelayanan yang bersifat inklusif26 

dan melibatkan semua orang27 termasuk seluruh anggota jemaat. 

Ketiga, doa bersama dalam Hopong Ngae menandai esensi persekutuan 

Kristen yang mendalam. Ketika Paulus menulis surat kepada jemaat di Korintus 

yang memiliki latar belakang yang berbeda-beda, ia kemudian mengajarkan mereka 

harus hidup sebagai satu tubuh Kristus (1 Kor. 12:12-27). Dalam teologi 

kontekstual, doa bersama menjadi sarana untuk menguatkan ikatan spiritual antar 

jemaat. Setiap anggota, meskipun memiliki latar belakang dan kondisi yang 

berbeda, bersatu dalam satu iman dan tujuan. Ini menciptakan solidaritas yang 

lebih dalam, di mana setiap individu dipandang sebagai bagian integral dari tubuh 

Kristus yang saling mendukung dan menguatkan di dalam doa. 

Keempat, meskipun tradisi ini berakar pada nilai-nilai lokal dan budaya yang 

telah ada, tantangan modernisasi tetap dihadapi oleh gereja, termasuk Jemaat 

GMIT Sonaf Neka Huilelot. Teologi kontekstual menawarkan solusi adaptasi 

dalam menghadapi tantangan ini, seperti penggunaan teknologi untuk 

memperkenalkan dan melibatkan generasi muda dalam tradisi ini.28 Matius 5:14-

16 menekankan bahwa umat Kristen harus menjadi terang bagi dunia, dan salah 

satu cara untuk menjadi terang di tengah dunia yang semakin modern adalah 

dengan menggunakan sarana teknologi untuk tetap relevan dan menjangkau lebih 

banyak orang. Dengan pemanfaatan platform digital, seperti media sosial, aplikasi 

gereja, atau streaming acara, tradisi Hopong Ngae dapat terus dilaksanakan dengan 

cara yang lebih modern namun tetap mempertahankan nilai-nilai dasarnya. 

Kelima, konteks sosial yang semakin beragam menuntut adanya inklusivitas 

dalam penerapan ajaran iman Kristen. Dalam tradisi Hopong Ngae, setiap individu, 

tanpa memandang latar belakang sosial, etnis, atau status ekonomi, dilibatkan 

dalam kegiatan ini. Hal ini mengingatkan kita pada ajaran Yesus dalam Lukas 

 
25  Fransiskus Seda dan Maria Dominika Niron, “Wuat Wa’i: Model Gotong-Royong 

Masyarakat Manggarai Dalam Pembiayaan Pendidikan Di Perguruan Tinggi,” Jurnal Pendidikan 

dan Kebudayaan 7, no. 1 (16 Juni 2022): 25–38, doi:10.24832/jpnk.v7i1.1864. 
26  Roro Sri Rejeki Waluyajati dan Lia Ulfah Farida, “Pola Interaksi Sosial Keagamaan 

Antara Penganut Agama Islam Dan Kristen Advent (Studi Kasus di Desa Cihanjuang Rahayu 

Kecamatan Parongpong Kabupaten Bandung Barat),” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan 

Lintas Budaya 2, no. 2 (30 Agustus 2018): 84–91, doi:10.15575/rjsalb.v2i2.3097. 
27  Palisa Aulia Dewanti, Usman Alhudawi, dan Hodriani, “Gotong Royong Dalam 

Memperkuat Partisipasi Warga Negara (Civic Participation),” Pancasila and Civic Education 

Journal 2, no. 1 (Maret 2023): 15–22, doi:https://doi.org/10.30596/pcej.v2i1.13753. 
28  Agnesia Friskila dkk., “Rekonseptualisasi Teologi Kristen Dalam Konteks 

Postmodernisasi Dan Era Kontemporer: Tinjauan Terhadap Tantangan Dan Peluang,” Humanitis 1, 

no. 4 (2023). 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

293 

14:12-14, di mana Dia mengajarkan untuk mengundang orang-orang yang miskin, 

cacat, atau yang tidak mampu membalas sebagai bentuk kasih yang murni. Dalam 

teologi kontekstual, pengamalan kasih dan solidaritas yang mengedepankan 

kesetaraan ini menjadi sangat relevan di tengah masyarakat yang semakin plural 

dan terfragmentasi. 29  Dengan demikian, tradisi Hopong Ngae menunjukkan 

bagaimana kasih Kristus diimplementasikan dalam kehidupan jemaat dan dunia 

hari ini yang majemuk. 

Keenam, tradisi Hopong Ngae juga menjadi ruang bagi gereja untuk 

menghidupi panggilan misi Kristiani dalam dunia yang terus berubah. Dalam Kisah 

Para Rasul 1:8, Yesus mengutus para murid untuk menjadi saksi-Nya di segala 

penjuru dunia, dan ini mencakup konteks lokal mereka. Gereja di GMIT Sonaf 

Neka Huilelot, melalui tradisi Hopong Ngae, melaksanakan misi lokal dengan 

mengedepankan nilai-nilai sosial yang sejalan dengan ajaran Kristus. Dengan 

merayakan kebersamaan melalui gotong royong dan doa, gereja menunjukkan 

kepada masyarakat luas bahwa iman Kristen tidak hanya berbicara tentang 

hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga horizontal dengan sesama. Dalam hal 

ini, tradisi Hopong Ngae berfungsi sebagai sarana penguatan iman sekaligus misi 

sosial yang memperlihatkan kasih Kristus kepada dunia. 

 

Simpulan 

Tradisi Hopong Ngae di Jemaat GMIT Sonaf Neka Huilelot berperan penting 

dalam mempererat hubungan sosial antarwarga jemaat dan memperkuat solidaritas 

sosial dalam konteks budaya lokal. Tradisi ini mencerminkan semangat gotong 

royong, kebersamaan, dan solidaritas yang mendalam, yang tidak hanya mengikat 

jemaat secara sosial tetapi juga secara spiritual. Praktik doa bersama dan makan 

bersama dalam Hopong Ngae memperkuat kesatuan iman dan memberikan makna 

lebih dalam bagi kehidupan berjemaat. Selain itu, tradisi ini menjadi wadah bagi 

pemeliharaan budaya lokal yang sejalan dengan ajaran Kristen, yang dihadirkan 

dalam konteks sosial dan budaya masyarakat setempat. Untuk memastikan 

keberlanjutan tradisi ini di masa depan, tantangan seperti keterlibatan generasi 

muda dan pengaruh modernisasi perlu diatasi dengan adaptasi, termasuk 

memanfaatkan teknologi guna mempertahankan relevansi tradisi ini. Gereja perlu 

terus mengembangkan kapasitasnya untuk menjembatani antara nilai-nilai 

tradisional dan dinamika sosial yang berkembang. 

 
29  Yustus Leonard Buan dan Huwae Wiesye Elena, “Peran Gereja dalam  Membangun 

Kesejahteraan Masyarakat:   Respons terhadap Disrupsi Sosial Masyarakat Kristen,” Jurnal Yada 1, 

no. 1 (September 2023): 1–18. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 294 

Daftar Pustaka 

Azhari, Muhammad Zul. “Eksistensi Tradisi Maballa Sebagai Identitas 

Kebersamaan Masyarakat Di Desa Tokkonan Kecamatan Enrekang 

Kabupaten Enrekang.” IAIN Parepare, 2024. 

Bahari, Yohanes, Alhafizah, dan Fatmawati. “Analisis Solidaritas Mekanik Pada 

Organisasi Bapakat Etnis Dayak Kanayatn Desa Pancaroba Kecamatan 

Sungai Ambawang.” Jurnal Ilmiah Universitas Tanjungpura, 2019. 

Buan, Yustus Leonard, dan Huwae Wiesye Elena. “Peran Gereja dalam  

Membangun Kesejahteraan Masyarakat:   Respons terhadap Disrupsi Sosial 

Masyarakat Kristen.” Jurnal Yada 1, no. 1 (September 2023): 1–18. 

Dewanti, Palisa Aulia, Usman Alhudawi, dan Hodriani. “Gotong Royong Dalam 

Memperkuat Partisipasi Warga Negara (Civic Participation).” Pancasila and 

Civic Education Journal 2, no. 1 (Maret 2023): 15–22. 

doi:https://doi.org/10.30596/pcej.v2i1.13753. 

Far Far, Risyart Alberth, dan Samuel Frederik Tuhumury. “Strategi Adaptasi 

Masyarakat Pesisir Terhadap Dampak Perubahan Iklim di Kepulauan Kei 

Besar Maluku Tenggara.” Jurnal Akuatiklestari 6, no. 1 (30 November 

2022): 53–61. doi:10.31629/akuatiklestari.v6i1.4903. 

Fauzan, Muhammad Faris, dan Muhammad Zikry Zikrulloh. “Pengaruh Teori 

Strukturisasi Dalam Kehidupan Sosial,” 2024. 

Friskila, Agnesia, Winarni Sugeanti, Jein Novita Sallo, Emelda Emelda, dan 

Kristiani Datu Arrang. “Rekonseptualisasi Teologi Kristen Dalam Konteks 

Postmodernisasi Dan Era Kontemporer: Tinjauan Terhadap Tantangan Dan 

Peluang.” Humanitis 1, no. 4 (2023). 

Geertz, Clifford, ed. Myth, Symbol, and Culture. New York: Norton, 1974. 

Ginting, Eikel. “‘Aku Kap Kam, Kam Kap Aku’ Kesadaran Kontingensi Richard 

Rorty dan Relevansinya dalam Budaya Solidaritas ‘Aron.’” Studia 

Philosophica et Theologica 23, no. 2 (30 Oktober 2023): 255–76. 

doi:10.35312/spet.v23i2.566. 

Gulo, Rezeki Putra. “Teologi dan Keadilan Sosial: Peran Gereja dalam Merespons 

Ketimpangan Global.” Jurnal Tumou Tou 12, no. 1 (2025): 41–51. 

Khoiruddin, Khoiruddin. “Moderasi Beragama Dalam Kearifan Lokal Pada 

Masyarakat Pesisir Barat Provinsi Lampung.” MODERATIO: Jurnal 

Moderasi Beragama 3, no. 1 (3 Agustus 2023): 76. 

doi:10.32332/moderatio.v3i1.5865. 

“Kontribusi Solidaritas Sosial dan Konsep Emile Durkheim dalam Masyarakat 

Modern Halaman 1 - Kompasiana.com.” Diakses 10 September 2025. 

https://www.kompasiana.com/ekoto1398/6801b2e0ed641528bd5ffc92/kontri

busi-solidaritas-sosial-dan-konsep-emile-durkheim-dalam-masyarakat-

modern. 



Tradisi Hopong Ngae, ... (Eritrika A. Nulik; Welfrid F. Ruku) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

295 

“Li Ngae Tarian Tradisional Pulau Semau | PDF.” Diakses 10 September 2025. 

https://www.scribd.com/document/813777179/LI-Ngae-Tarian-Tradisional-

Pulau-Semau. 

Lika, Marselia Elisabet. “Tinjauan Etika Solidaritas terhadap Praktik dan Makna 

Tradisi Tahul bagi Jemaat GMIT Foimahen Anainfar-Alor,” t.t. 

Ningsih, B. Sri Mulia, Hamidsyukrie Hamidsyukrie, Ni Made Novi Suryanti, dan 

Masyhuri Masyhuri. “Tradisi Nunas Neda Sebagai Sarana Memperkuat 

Solidaritas Sosial di Desa Kesik Kecamatan Masbagik.” Jurnal Ilmiah 

Profesi Pendidikan 9, no. 3 (30 Juli 2024): 1597–1603. 

doi:10.29303/jipp.v9i3.2618. 

Nugraha, Ryan Aldi. “Inovasi Teknologi Madya pada Masyarakat Adat Kasepuhan 

Ciptagelar.” Empower: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 6, no. 1 (30 

Juni 2021): 14. doi:10.24235/empower.v6i1.9969. 

Nurhasanah, Lanny, Bintang Panduraja Siburian, dan Jihan Alfira Fitriana. 

“Pengaruh Globalisasi Terhadap Minat Generasi Muda Dalam Melestarikan 

Kesenian Tradisional Indonesia.” Jurnal Global Citizen : Jurnal Ilmiah 

Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 10, no. 2 (3 Desember 2021): 31–39. 

doi:10.33061/jgz.v10i2.5616. 

Pdt. Aris Tameno. Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024. 

Pohan, Amriansyah, Rony Hamdani Siregar, Muhammad Darwis Dasopang, 

Irwandi Sihombing, dan Muttaqin Kholis Ali. “Peran Agama dalam 

Penanganan Trauma Kolektif Pasca Bencana Alam di Indonesia.” Indo-

MathEdu Intellectuals Journal 6, no. 1 (11 Januari 2025): 430–41. 

doi:10.54373/imeij.v6i1.2566. 

Pong, Piter. Pelaksanaan Tradisi Hopong Ngae, 2024. 

Rejeki Waluyajati, Roro Sri, dan Lia Ulfah Farida. “Pola Interaksi Sosial 

Keagamaan Antara Penganut Agama Islam Dan Kristen Advent (Studi Kasus 

di Desa Cihanjuang Rahayu Kecamatan Parongpong Kabupaten Bandung 

Barat).” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya 2, no. 2 

(30 Agustus 2018): 84–91. doi:10.15575/rjsalb.v2i2.3097. 

Rohimah, Ira Siti, Achmad Hufad, dan Wilodati Wilodati. “Analisa penyebab 

hilangnya tradisi Rarangkén (Studi Fenomenologi pada Masyarakat 

Kampung Cikantrieun Desa Wangunjaya).” Indonesian Journal of Sociology, 

Education, and Development 1, no. 1 (30 Juni 2019): 17–26. 

doi:10.52483/ijsed.v1i1.2. 

Runturambi, Rivenhard. “Budaya Makan Bersama dalam Perayaan Pengucapan 

Syukur Sebagai Tindakan Simbolik Integrasi Sosial di Minahasa Tenggara.” 

Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) 4, no. 3 (27 

Januari 2022): 1466–76. doi:10.34007/jehss.v4i3.896. 

Saeful R, Dadan, Yani Achdiani, dan Mirna Nur Alia A. “Bentuk Solidaritas 

Masyarakat Nelayan Di Kelurahan Kesenden.” SOSIETAS 7, no. 2 (9 Maret 

2018). doi:10.17509/sosietas.v7i2.10359. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No.2, Des. 2025 296 

Seda, Fransiskus, dan Maria Dominika Niron. “Wuat Wa’i: Model Gotong-Royong 

Masyarakat Manggarai Dalam Pembiayaan Pendidikan Di Perguruan 

Tinggi.” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 7, no. 1 (16 Juni 2022): 25–38. 

doi:10.24832/jpnk.v7i1.1864. 

Sundari, Aggri, dan Salahuddin Harahap. “Tradisi Makan Bersama Berhadap-

Hadapan pada Masyarakat Melayu Batubara (Analisis Kearifan Lokal dalam 

Kehidupan Sosial Etnik Melayu).” Jurnal Sosial Ekonomi dan Humaniora 

10, no. 2 (28 Juni 2024): 298–309. doi:10.29303/jseh.v10i2.554. 

Umanailo, Muhamad Chairul Basrun. “Sekelumit Cerita Untuk Mengenal ‘Emile 

Durkheim.’” Emile Durkheim, 2023. 

Wigit Triyatno dan Yuli Ifana Sari. “Kajian Geografi Manusia: Dinamika 

Kebudayaan Dan Identitas Sosial Dalam Konteks Globalisasi,” 2024. 

Wijaya, Hengky. Strategi Menulis Jurnal Untuk Ilmu Teologi. Disunting oleh 

Sonny Eli Zaluchu. Semarang: Golden Gate Publishing, 2020. 

 


