Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika

Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) -ISSN: 2621-8135
http://www_stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei p-1SSN: 2621-8151
Vol. 8 No.2 (Des. 2025) him: 339-357 DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.647

Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu

Implementasi Nilai Moderasi Beragama melalui
Pendidikan Kristen di Indonesia: Analisis atas Empat
Pilar Moderasi Beragama

Amirrudin Zalukhu?”

1 Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Indonesia
*) Email: rudizalukhu408@gmail.com

Diterima: 17 Februari 2025 | Direvisi: 19 Agustus 2025 Disetujui: 20 Agustus 2025

Abstract

Religious moderation is a crucial issue in the context of Indonesia’s
multireligious society, particularly in addressing the challenges of intolerance,
violence, and social disintegration. This study aims to analyze the implementation
of religious moderation values through Christian education, focusing on four
fundamental pillars: national commitment, tolerance, non-violence, and acceptance
of tradition. Employing a qualitative method with a literature study approach, this
research examines both the theoretical and practical correlations between the
principles of Christian education and the pillars of religious moderation. The
findings reveal that Christian education, grounded in love, compassion, and
service, provides a constructive framework for fostering mutual respect,
strengthening interfaith dialogue, and cultivating collective responsibility within a
pluralistic society. The integration of religious moderation values into Christian
educational curricula and practices empowers individuals to act as agents of
peace, justice, and social cohesion. This study concludes that Christian education
plays a significant role in reinforcing religious moderation in Indonesia, while also
emphasizing the importance of interfaith perspectives and cultural sensitivity in
addressing the challenges of pluralism.

Keywords: Christian Education; Multireligious Society; Religious Moderation.

Abstrak

Moderasi beragama merupakan isu krusial dalam konteks masyarakat
multireligius di Indonesia, khususnya dalam menghadapi potensi intoleransi,
kekerasan, dan disintegrasi sosial. Penelitian ini bertujuan menganalisis

Copyright©2025, Amirrudin Zalukhu. | 339
Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei
mailto:rudizalukhu408@gmail.com

340 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

implementasi nilai moderasi beragama melalui pendidikan Kristen dengan fokus
pada empat pilar utama, yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan
penerimaan terhadap tradisi. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif
dengan pendekatan studi literatur, yang menelaah keterkaitan teoretis maupun
praktis antara prinsip-prinsip pendidikan Kristen dan pilar-pilar moderasi
beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Kristen, berlandaskan
kasih, belas kasih, dan pelayanan, mampu menyediakan kerangka kerja untuk
menumbuhkan sikap saling menghormati, memperkuat dialog lintas iman, serta
membangun tanggung jawab kolektif dalam masyarakat majemuk. Integrasi nilai
moderasi beragama dalam kurikulum dan praksis pendidikan Kristen
memberdayakan individu untuk menjadi agen perdamaian, keadilan, dan kohesi
sosial. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Kristen memiliki kontribusi
signifikan dalam memperkuat moderasi beragama di Indonesia, sekaligus
menegaskan pentingnya perspektif lintas agama dan kepekaan budaya dalam
menghadapi tantangan pluralisme.

Kata-Kata Kunci: Moderasi Beragama; Masyarakat Multireligius; Pendidikan
Kristen.

Pendahuluan

Moderasi beragama memiliki peran krusial dalam menjaga harmoni dan
mendorong kehidupan bersama yang damai di tengah masyarakat multi religius
Indonesia. Pada hari Jumat, 27 Juni 2025, sejumlah anak-anak dan remaja yang
mengadakan retret di sebuah vila di Desa Tangkil, Cidahu, Sukabumi dibubarkan
secara paksa, fasilitas vila seperti jendela, gazebo, dan pot bunga dirusak. Kasus
yang hampir sama terjadi pada hari Minggu, 27 Juli 2025 di Kelurahan Padang
Sarai, Koto Tangah, Sumatera Barat, sejumlah warga mengeruduk sebuah rumah,
yang digunakan sebagai rumah doa oleh jemaat GKSI Anugerah Padang
dibubarkan secara paksa oleh oknum Masyarakat setempat. Mereka
menghancurkan kursi, kaca jendela, dan melukai dua orang anak. Kasus intoleransi
seperti ini jamak terjadi di Indonesia, sementara Indonesia dipandang sebagai
representasi pluralisme global.! Hal ini menjadikannya sebagai studi kasus penting
dalam memahami urgensi moderasi beragama. Dalam konteks tersebut, moderasi
beragama berfungsi sebagai jembatan antara berbagai keyakinan, dengan
mendorong nilai-nilai  toleransi, keadilan, dan keseimbangan. Dengan
menginternalisasi nilai-nilai tersebut, masyarakat dapat meminimalkan potensi

! Nurlaili dkk., “Moderasi Beragama di Indonesia: Konsep Dasar dan Pengaruhnya,”
Moderation : Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (20214): 19-24.



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 341

konflik dan memperkuat kohesi sosial.? Sebaliknya, tanpa landasan moderasi yang
kuat, perbedaan agama berisiko berkembang menjadi perpecahan yang dapat
mengancam persatuan nasional dan keharmonisan sosial.

Meskipun begitu, upaya memajukan dan mempertahankan moderasi
beragama dalam masyarakat majemuk menghadapi tantangan yang signifikan.
Eksploitasi politik terhadap sentimen keagamaan, penyebaran ideologi radikal,
serta maraknya informasi yang menyesatkan menjadi faktor-faktor yang
memperburuk ketegangan antarkelompok agama.® Di Indonesia, berbagai peristiwa
kesalahpahaman antarumat beragama dan konflik sporadis mencerminkan perlunya
langkah proaktif untuk merespons persoalan ini.# Realitas ini menegaskan urgensi
pelaksanaan upaya berkelanjutan, termasuk melalui jalur pendidikan, guna
menanamkan nilai-nilai moderasi dan saling menghormati.

Pendidikan Kristen menawarkan kontribusi dalam memajukan moderasi
beragama melalui prinsip-prinsip kasih, belas kasih, dan keadilan yang menjadi inti
ajaran Pendidikan Kristen. Berdasarkan nilai-nilai ini, pendidikan Kristen dapat
menjadi sarana transformatif dalam membentuk individu yang mampu
menjembatani perbedaan serta mendorong dialog lintas iman.> Melalui empat pilar
utama moderasi beragama, yaitu: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan,
dan penerimaan terhadap tradisi, pendidikan Kristen menyediakan kerangka
berpikir untuk membentuk sikap yang menghargai keberagaman dan mampu
menghadapi tantangan sosial serta budaya yang melekat dalam masyarakat
multireligius.® Dengan demikian, pendidikan Kristen memiliki potensi strategis
sebagai agen pembentukan karakter moderat yang tidak hanya berakar pada iman,
tetapi juga responsif terhadap dinamika kemajemukan dalam masyarakat.

Relevansi pendidikan Kristen dalam mempromosikan moderasi beragama
semakin nyata ketika dikaitkan dengan kemampuannya menjawab kebutuhan sosial
secara spesifik. Melalui kurikulumnya, pendidikan Kristen dapat mengintegrasikan
perspektif lintas agama, yang mendorong peserta didik untuk mengembangkan
pemahaman yang mendalam terhadap agama-agama lain, sembari menegaskan

2 Febri Fauzia Adami dan Siti Hawa Lubis, “Kapital Sosial Moderasi Beragama” 8, no. 1
(2024): 52—-60.

8 Wening Purbatin Palupi Soenjoto, “Eksploitasi Politik Identitas Terhadap Identitas Politik
Pada Generasi Milenial Indonesia di Era 4.0,” Journal of Islamic Studies and Humanities 4, no. 2
(2019): 187-217.

4 “Sikap Etis Kristen Terhadap Konflik Agama di Indonesia,” Matheteuo 4, no. 2 (2024): 1-
11.

5 Feri Simanjuntak, “Peran Guru Agama Kristen Dalam Memelihara Kerukunan Umat
Beragama di DKI Jakarta,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 1 (2023): 124-29.

6 1bid.



342 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

nilai-nilai kemanusiaan yang universal. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa
program pendidikan yang berlandaskan pada empati dan keterlibatan antar agama
efektif dalam mengurangi prasangka serta membangun hubungan yang harmonis.’
Dengan mengadopsi prinsip-prinsip tersebut, pendidikan Kristen berpotensi
memainkan peran penting dalam membentuk komunitas inklusif yang
mencerminkan esensi moderasi beragama di tengah dunia yang pluralistik.

Permasalahan utama yang menjadi fokus dalam kajian ini adalah bagaimana
pendidikan Kristen dapat secara efektif memperkuat dan mengimplementasikan
pilar-pilar moderasi beragama nasionalisme, toleransi, anti kekerasan, dan
penerimaan terhadap tradisi di dalam masyarakat multi religius. Dalam konteks
ketegangan dan konflik keagamaan yang masih terus terjadi dan menjadi ancaman
bagi kohesi sosial, khususnya di negara dengan keragaman seperti Indonesia, peran
pendidikan dalam memajukan kehidupan bersama yang damai menjadi semakin
signifikan. Kajian ini bertujuan untuk menganalisis potensi pendidikan Kristen
dalam menanamkan nilai-nilai moderasi kepada individu, serta membangun
lingkungan yang mengedepankan dialog antar agama dan penghormatan terhadap
perbedaan. Dengan mengeksplorasi integrasi prinsip-prinsip tersebut dalam
kurikulum pendidikan Kristen, penelitian ini berupaya mengidentifikasi strategi
praktis dalam membentuk masyarakat yang lebih inklusif dan harmonis, di mana
keberagaman agama dapat diterima sebagai kekuatan, dan persatuan sosial dapat
diperkuat.

Berbagai penelitian menegaskan bahwa pendidikan memiliki peran sentral
dalam menanamkan nilai moderasi beragama. Siregar et al. menunjukkan bahwa
pendidikan berperan penting dalam membentuk pemahaman moderasi, meski
masih diperlukan strategi khusus agar siswa tidak terjebak pada toleransi ekstrem
dan agar guru lebih efektif dalam mengintegrasikannya ke dalam pembelajaran.®
Wahyuna et al. menekankan bahwa nilai moderasi dapat ditanamkan sejak usia dini
melalui pembiasaan sederhana dan media pembelajaran yang inovatif.° Sementara
itu, Kurjum dan Siswanto menemukan bahwa pendidikan Islam berfungsi strategis

" John Sihar Manurung Amrin, Mas’udatul Fitriyah, “Memperkuat Harmonisasi dan
Kerukunan Umat Beragama: Kunci Untuk Pembangunan Sosial yang Berkelanjutan,” JPI: Jurnal
Pemuda Indonesia 1, no. 1 (2024): 1-8.

8 Aisyah Rafiqah Azla Siregar et al., “Peran Pendidikan dalam Menanamkan Nilai-Nilai
Moderasi Beragama di Sekolah SMK Maju Secanggang Desa Teluk,” JAHE: Jurnal Akuntansi
Hukum dan Edukasi 1, no. 2 (2024), 506-511.

® Azizunnisak Hidayati Wahyuna et al., “Implementasi Nilai Moderasi Beragama sebagai
Dasar Pendidikan Karakter Anak,” Al Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 19,
no. 2 (2024), 945-957.



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 343

dalam menginternalisasi nilai moderasi, membentuk generasi religius sekaligus
terbuka, toleran, dan siap hidup dalam keberagaman.® Namun, kajian mengenai
kontribusi pendidikan Kristen dalam konteks masyarakat multi religius Indonesia
masih terbatas. Sebagian besar penelitian terdahulu berfokus pada pendidikan
Islam, sehingga meninggalkan celah dalam wacana akademik mengenai peran
spesifik lembaga pendidikan Kristen. Selain itu, belum banyak studi yang mengkaji
secara sistematis keterkaitan antara prinsip inti pendidikan Kristen dan empat pilar
moderasi beragama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan
penerimaan terhadap tradisi. Kebaruan penelitian ini terletak pada integrasi nilai
pendidikan Kristen dengan empat pilar tersebut, yang memberi kontribusi
konseptual dan praktis bagi penguatan moderasi beragama di Indonesia.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-
analitis** yang bertujuan untuk mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan Kristen
dengan empat pilar moderasi beragama, yaitu komitmen terhadap nasionalisme,
toleransi, antikekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi dalam konteks
masyarakat multireligius. > Pengumpulan data dilakukan melalui studi
kepustakaan, yang mencakup penelaahan terhadap buku, artikel jurnal, dan
berbagai sumber tertulis lain yang relevan dengan topik penelitian. Proses analisis
dilakukan dengan cara mengidentifikasi dan mengkategorisasi informasi yang
berkaitan dengan penerapan nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan
Kristen, serta mengevaluasi dampaknya terhadap kehidupan masyarakat. Penelitian
ini memfokuskan perhatian pada bagaimana pendidikan Kristen dapat menjadi
sarana untuk menanamkan nilai-nilai toleransi antaragama, memupuk sikap saling
menghormati, dan mendorong keterlibatan aktif dalam membangun kehidupan
bersama yang damai. Berdasarkan hasil temuan tersebut, penelitian ini juga
merumuskan strategi untuk memperkuat dan menerapkan pilar-pilar moderasi
beragama melalui pengembangan kurikulum pendidikan Kristen yang lebih
inklusif. Strategi ini mencakup peningkatan pemahaman terhadap toleransi dan

10 Mohammad Kurjum dan Ali Hasan Siswanto, “Implementasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama dalam Pendidikan Islam,” Modeling: Jurnal Program Studi PGMI 6, no. 2 (2019), 298—
316.

11 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: PT. Remaja
Posdakarya, 2008),1-326.

12 peraturan Presiden, “Peraturan Presiden Republik Indonesia No. 58 Tahun 2023, tentang
Penguatan Moderasi Beragama dengan Rahmat Tuhan Yang Maha Esa” (Jakarta: Sekretariat Negara
Republik Indonesia, 2023).



344 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

kerja sama lintas agama, serta peran aktif para pendidik dalam menanamkan nilai-
nilai perdamaian dan penolakan terhadap kekerasan. Dengan demikian, metode
yang digunakan dalam penelitian ini tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis,
tetapi juga sebagai landasan dalam merumuskan solusi praktis untuk mendukung
terciptanya masyarakat yang rukun dan harmonis dalam keragaman.

Hasil dan Pembahasan

Moderasi beragama merupakan konsep fundamental dalam menjaga harmoni
sosial, terutama di tengah realitas masyarakat multireligius Indonesia. Konsep ini
berfungsi sebagai kerangka normatif yang menyeimbangkan antara komitmen
keberagamaan dengan penghormatan terhadap perbedaan, sebagaimana
diwujudkan melalui empat pilar utama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-
kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi. Dalam kerangka tersebut, pendidikan
Kristen memiliki posisi strategis sebagai media internalisasi nilai-nilai moderasi
yang tidak hanya menumbuhkan sikap saling menghargai antarumat beragama,
tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan membangun budaya damai di tengah
kemajemukan bangsa.

Moderasi Beragama dan Empat Pilar Moderasi

Moderasi beragama adalah kerangka berpikir dan bertindak yang
menekankan keseimbangan, toleransi, serta penghormatan terhadap keberagaman
dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat. Prinsip utamanya mencakup
penolakan ekstremisme, penguatan perdamaian, dan penerimaan pluralitas, dengan
tujuan menciptakan lingkungan harmonis di mana umat beragama dapat hidup
berdampingan secara damai.*® Dalam masyarakat multireligius, moderasi beragama
penting untuk mereduksi potensi konflik akibat perbedaan keyakinan. Empat
pilarnya komitmen kebangsaan, toleransi, antikekerasan, dan penerimaan tradisi
menjadi pedoman dasar dalam membangun inklusivitas, saling pengertian, serta
persatuan yang berkelanjutan di tengah keragaman agama.

Pilar pertama, yakni komitmen terhadap nasionalisme, menekankan
pentingnya menghargai identitas bangsa dalam konteks keberagamaan. Dalam
masyarakat yang plural secara agama, penguatan rasa kebangsaan menjadi hal
mendasar agar perbedaan keyakinan tidak mengganggu kesatuan nasional.
Moderasi beragama dalam hal ini menuntut setiap individu untuk memandang
agamanya dalam kerangka yang lebih luas, yaitu identitas kebangsaan, sehingga

13 1bid.



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 345

kebebasan beragama tidak bertentangan dengan solidaritas nasional. Dengan
menumbuhkan komitmen terhadap bangsa, komunitas keagamaan dapat
berkontribusi pada stabilitas negara, mengedepankan kepentingan bersama di atas
kepentingan kelompok.!4 Ketika nasionalisme diseimbangkan dengan kesalehan
beragama, maka akan tercipta kohesi sosial dan rasa saling menghormati di tengah
masyarakat yang beragam.

Pilar kedua, yaitu toleransi, menjadi inti dari moderasi beragama karena
berkaitan langsung dengan sikap menghormati perbedaan keyakinan dan
pandangan hidup. Toleransi tidak hanya mengacu pada sikap menerima perbedaan
secara pasif, melainkan juga melibatkan penghargaan aktif terhadap keberagaman
serta komitmen terhadap kehidupan bersama yang damai. Toleransi menuntut
adanya pengakuan terhadap legitimasi kepercayaan dan praktik yang berbeda dari
keyakinan pribadi. Dalam konteks Indonesia, di mana Islam, Kristen, Hindu,
Buddha, dan agama-agama lain hidup berdampingan, sikap toleran menjadi
prasyarat utama untuk mencegah konflik dan mendorong dialog lintas agama.®®
Penguatan nilai-nilai toleransi memungkinkan terbentuknya jembatan komunikasi
antarumat beragama, sehingga tercipta ruang perjumpaan yang penuh hormat tanpa
melihat perbedaan sebagai ancaman.

Pilar ketiga, anti kekerasan, menggaris bawahi penolakan terhadap segala
bentuk kekerasan yang didasari oleh perbedaan agama. Moderasi beragama secara
tegas menentang penggunaan kekerasan, baik dalam bentuk konflik fisik maupun
kekerasan verbal, sebagai respon atas perbedaan keyakinan. Prinsip ini memiliki
akar yang kuat dalam ajaran hampir semua agama, termasuk dalam kekristenan
yang menekankan kasih dan damai sebagai nilai-nilai utama. Dalam praktiknya,
antikekerasan dalam moderasi beragama berarti mengedepankan dialog,
pemahaman, dan penyelesaian konflik secara damai dibandingkan dengan
konfrontasi. ¢ Sikap ini menciptakan ruang di mana perbedaan agama dapat
didiskusikan secara konstruktif tanpa harus menimbulkan dampak yang merusak
relasi antarindividu maupun kelompok.

14 Sitti Faridah dkk., “Karakter Bangsa dan Bela Negara: Menumbuhkan Identitas
Kebangsaan dan Komitmen Nasionalisme,” Jurnal Kewarganegaraan 7, no. 2 (2023): 2532-39.

15 Lukman Ismail dkk., “Meretas Jalan Damai Pandangan Terhadap Penyelesaian Konflik
Antar Agama,” Aksiologi: Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial 5, no. 1 (2024): 83-90,
doi:10.47134/aksiologi.v5i1.187.

16 Silvester Nusa dan Yakobus Markus Theedens, “Membangun Sikap Moderasi Beragama
yang Berorientasi pada Anti Kekerasan Melalui Dialog,” Edukatif - Jurnal llmu Pendidikan 4, no. 3
(2022): 4208-20, doi:10.31004/edukatif.v4i3.2789.



346 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Pilar keempat, Pilar keempat moderasi beragama, yaitu penerimaan terhadap
tradisi, menegaskan urgensi untuk menghargai sekaligus mengakui eksistensi
tradisi budaya lokal dalam kehidupan masyarakat multikultural. Penerimaan ini
bukan sekadar bentuk toleransi pasif, melainkan sebuah sikap aktif untuk
memahami makna, nilai, serta kearifan yang terkandung dalam praktik budaya
setempat. Dalam konteks Indonesia, tradisi lokal yang beragam merupakan bagian
dari identitas kolektif bangsa yang perlu dilestarikan tanpa harus menegasikan
keyakinan agama masing-masing. Sikap menerima tradisi memungkinkan
terjadinya dialog yang sehat antara ajaran agama dan kearifan lokal, sehingga
keduanya dapat saling memperkaya tanpa saling menegasikan. 1’ Dengan demikian,
penerimaan tradisi berfungsi sebagai jembatan yang memperkuat kohesi sosial,
mengurangi potensi konflik, serta menumbuhkan kesadaran akan pentingnya hidup
berdampingan dalam keberagaman. Oleh karena itu, internalisasi nilai penerimaan
terhadap tradisi menjadi aspek penting dalam pendidikan maupun kehidupan
bermasyarakat untuk membangun harmoni di tengah pluralitas budaya dan agama.

Moderasi beragama, dengan keempat pilar utamanya, menjadi fondasi
penting dalam membangun masyarakat yang damai, inklusif, dan harmonis. Ketika
prinsip-prinsip ini dihayati secara mendalam, akan tumbuh pemahaman yang lebih
luas mengenai kesamaan nilai-nilai kemanusiaan di antara berbagai kelompok
agama. Hal ini memungkinkan adanya perayaan terhadap keberagaman, bukan
sebagai perbedaan yang memisahkan, melainkan sebagai kekuatan yang
menyatukan. Dalam masyarakat multireligius, moderasi beragama menjadi strategi
utama untuk meredam ketegangan dan mendorong kerja sama. Oleh karena itu,
nilai-nilai ini perlu diintegrasikan dalam kerangka pendidikan, kegiatan pembinaan
masyarakat, serta pengajaran keagamaan, agar dapat diimplementasikan secara
efektif. ¥ Penguatan moderasi beragama tidak hanya mempererat hubungan
antariman, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi tujuan yang lebih luas,
yaitu terwujudnya kohesi sosial di tengah realitas masyarakat yang semakin
beragam.

17 Achmad Zainul Arifin, “Implementasi Toleransi Umat Beragama: Telaah Hubungan Islam
dan Kristen di Durensewu Pasuruan Jawa Timur,” Satya Widya: Jurnal Studi Agama 4, no. 1 (2021):
81-95.

18 Abdul Wahid, “Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam:
Implementasi dalam Pendidikan Multikultural di Indonesia,” Scholars 2, no. 1 (2024): 29-36,
doi:10.31959/js.v2i1.2367.



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 347

Pendidikan Kristen dalam Konteks Masyarakat Multireligius

Pendidikan Kristen berakar pada ajaran Alkitab dan tradisi Gereja mula-
mula, dengan tujuan utama membentuk pemahaman moral dan spiritual
berdasarkan kasih, belas kasih, dan keadilan Kristus. Prinsip-prinsip ini sejalan
dengan nilai moderasi beragama, terutama dalam masyarakat multireligius yang
menuntut toleransi dan koeksistensi demi harmoni bersama. Ajaran Yesus, seperti
perintah untuk “mengasihi sesama seperti diri sendiri” (Mat. 22:39), menjadi dasar
teologis bagi pendidikan Kristen untuk mendorong penghargaan terhadap
keberagaman dan interaksi damai antaragama. Secara historis, pendidikan Kristen
tidak hanya membina iman, tetapi juga menumbuhkan nilai etis dan sosial yang
penting dalam kehidupan pluralistik. 1° Dengan demikian, pendidikan Kristen
memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai moderasi beragama sebagai
landasan etis untuk membangun masyarakat multireligius yang damai dan saling
menghormati.

Prinsip utama dalam doktrin Kristen, seperti kasih, pengampunan, dan
kerendahan hati, menjadi fondasi penting dalam mengembangkan moderasi
beragama. Dalam pendidikan Kristen, nilai-nilai ini tidak sekadar diajarkan secara
teoritis, melainkan di hidupi melalui kegiatan keagamaan, pembelajaran karakter,
serta pelayanan sosial yang membentuk pengalaman nyata bagi peserta didik.
Penekanan pada martabat setiap manusia, tanpa membedakan latar agama, menjadi
dasar penting bagi terciptanya sikap saling menghormati dan pemahaman lintas
budaya serta iman. Konsep kasih agape kasih tanpa syarat mendorong keterbukaan
relasi dengan semua pihak, melampaui batas internal komunitas Kristen. Dengan
demikian, pendidikan Kristen melahirkan pribadi yang berakar pada spiritualitas,
sekaligus siap berpartisipasi dalam dialog dan kerja sama lintas agama.?® Hal ini
menegaskan peran strategis pendidikan Kristen sebagai wahana untuk menanamkan
nilai moderasi beragama yang holistik, membangun individu inklusif, dan
memperkuat harmoni di tengah keragaman masyarakat multi religius.

Kajian mengenai peran pendidikan agama dalam menumbuhkan sikap
moderat dan toleran menunjukkan bahwa pendidikan memiliki daya transformatif
dalam membangun pemahaman lintas iman. Penelitian memperlihatkan bahwa

1 Tiurma Berasa Eunike Gracia Rumabutar, Intan Sari Deli Sidabutar, Ayu Nopita
Sigalingging, Monika Adi, “Peran Pendidikan Agama Kristen Pada Dewasa Awal Dalam
Membangun Kesadarang Spiritual di Era Modern,” Pediagu : Jurnal Pendidikan Sosial dan
Humanior 4, no. 1 (2025): 1472-87.

20 Seprianus L. Padakari Rezeki Putra Gulo, Nelci Mbelanggedo, “Membentuk Identitas
Kristen yang Toleran: Pendidikan Moderasi Beragama sebagai Pilar Kebhinekaan,” Jurnal Teologi
Amreta 8, no. 1 (2024): 1-27, doi:https://doi.org/10.54345/jta.v8i1.166.



348 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

pendidikan agama yang menekankan nilai kemanusiaan universal dan
penghormatan timbal balik mampu mereduksi potensi konflik sekaligus
memperkuat toleransi. 2 Dalam konteks pendidikan Kristen, temuan ini
menegaskan potensi ajaran Kristen untuk menanamkan nilai moderasi kepada
peserta didik. Dengan memasukkan materi yang menyoroti kesamaan etika antar
agama, pendidikan Kristen dapat membentuk masyarakat yang lebih terbuka dan
toleran. Lebih jauh, diskusi mengenai keberagaman agama dalam kelas Kristen
melatih kemampuan berpikir Kkritis sekaligus mengembangkan empati, yang
penting bagi sikap moderat. 2 Oleh karena itu, pendidikan Kristen yang
menekankan nilai universal, refleksi kritis, dan penghargaan terhadap pluralitas
memiliki peran strategis dalam melahirkan generasi moderat, inklusif, dan siap
membangun relasi lintas iman yang konstruktif.

Dalam masyarakat multi religius, signifikansi pendidikan Kristen tidak hanya
terbatas pada lingkungan gereja atau ruang kelas, tetapi juga mencakup peran aktif
dalam memperkuat kohesi sosial dan pembangunan perdamaian melalui program
pengabdian masyarakat serta inisiatif lintas agama. Lembaga pendidikan Kristen
kerap menjadi agen yang memfasilitasi dialog antar umat beragama dan mendorong
kolaborasi dalam berbagai kegiatan kemasyarakatan. Penelitian menunjukkan
bahwa sekolah-sekolah berbasis agama yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi
dan keterbukaan antar iman turut berkontribusi dalam menciptakan iklim saling
menghormati dan memahami.?® Di Indonesia, misalnya, sekolah-sekolah Kristen
menjalin kemitraan dengan komunitas Muslim, Hindu, dan Buddha dalam berbagai
kegiatan yang mendukung perdamaian dan kerukunan sosial. Melalui kurikulum
yang memuat nilai-nilai moderasi, pendidik Kristen turut membentuk generasi yang
memiliki komitmen terhadap toleransi, anti kekerasan, dan penerimaan terhadap
keberagaman agama sebagai fondasi masyarakat yang inklusif dan harmonis.

2L Markus Ekoprojo, Herman Sjahthi Wibowo, “Pendidikan Kristen Membentuk Karakter
Dan Nilai-Nilai Kristus Dalam Konteks Modern,” DIDASKALIA : Jurnal Pendidikan Agama
Kristen 5 (2024): 15-28.

22 Jhonnedy Kolang Simatupang, “Peran Pendidikan Agama Kristen Terhadap Upaya
Moderasi Beagama Pada Multikulturalisme Peserta Didik Yayasan Rumah Belajar Baba,” Voice Of
Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama 8, no. 1 (2024): 43-52.

23 Zaprulkhan Zaprulkhan, “Dialog dan Kerjasama Antar Umat Beragama dalam Perspektif
Nurcholish Madjid,” Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 9, no. 2
(2018): 15477, doi:10.32923/maw.v9i2.783.



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 349

Pembahasan

Pembahasan ini menyoroti peran penting pendidikan Kristen dalam
mendukung penguatan dan penerapan empat pilar moderasi beragama dalam
kerangka masyarakat multireligius di Indonesia. Melalui integrasi nilai-nilai
keagamaan dalam kurikulum, pelaksanaan kebijakan kelembagaan yang inklusif,
serta partisipasi aktif dalam dinamika sosial, pendidikan Kristen memiliki kapasitas
untuk menanamkan komitmen kebangsaan, membentuk sikap toleran, menegaskan
prinsip antikekerasan, serta mendorong penghargaan terhadap keberagaman tradisi
keagamaan sebagai unsur esensial dalam tatanan kehidupan bermasyarakat dan
bernegara.

Pilar-Pilar Moderasi Beragama dalam Pendidikan Kristen

Pendidikan Kristen berperan strategis dalam menanamkan komitmen
kebangsaan dan cinta tanah air tanpa membedakan agama. Ajaran utama tentang
kasih universal menegaskan bahwa identitas kebangsaan adalah pemersatu yang
melampaui batas iman. Perintah Kristus untuk “mengasihi sesamamu manusia
seperti dirimu sendiri” menjadi dasar etis dan spiritual bagi sikap saling
menghargai serta interaksi damai antar warga. Secara historis, pendidikan Kristen
bukan hanya sarana pembinaan iman, tetapi juga wadah pembentukan nilai etika
dan sosial bagi kehidupan pluralistik. Dengan demikian, lembaga pendidikan
Kristen turut menciptakan masyarakat rukun dan stabil, di mana keberagaman
menjadi kekuatan solidaritas nasional.

Ajaran-ajaran dasar dalam Kekristenan mengenai kasih dan tanggung jawab
sosial mendukung pembentukan komitmen kebangsaan yang kuat. Prinsip “kasih
kepada sesama” sebagaimana diajarkan dalam Injil Matius memperluas
pemahaman umat Kristen mengenai tanggung jawab terhadap kesejahteraan
bersama. Ajaran ini mendorong individu untuk melayani dan peduli terhadap
sesama, tanpa membedakan latar belakang keyakinan, sehingga tercipta rasa
persatuan dan tanggung jawab Kkolektif dalam menjaga keutuhan bangsa.
Pendidikan Kristen menumbuhkan semangat ini melalui program pelayanan
masyarakat, inisiatif keadilan sosial, dan kegiatan sukarela yang melibatkan siswa
dalam tindakan nyata untuk membantu orang lain.?* Melalui keterlibatan aktif

24 Welikinsi Welikinsi, “Peran Pendidikan Kristen dalam Membentuk Identitas dan Tujuan
Hidup dalam Upaya Mengatasi Krisis Spiritual di Kalangan Pelajar,” Proceeding National
Conference of Christian Education and Theology 2, no. 1 (2024): 39-50,
doi:10.46445/nccet.v2il.847.



350 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

dalam kehidupan sosial, peserta didik diajak untuk mengedepankan nilai-nilai
inklusif yang memperkuat persatuan nasional.

Selain itu, pendidikan Kristen memiliki peran penting dalam menanamkan
nilai toleransi dengan menekankan kasih kepada sesama tanpa memandang latar
belakang mereka. Kisah-kisah dalam Alkitab, seperti perumpamaan tentang orang
Samaria yang baik hati, mengajarkan nilai kepedulian terhadap orang lain, bahkan
terhadap mereka yang dianggap sebagai kelompok luar. Ajaran-ajaran ini
membentuk pemahaman Kristen tentang toleransi yang tidak hanya sebatas
penerimaan terhadap perbedaan, tetapi juga melibatkan penghargaan dan kasih
aktif terhadap mereka yang berbeda keyakinan. Di lingkungan sekolah dan gereja,
para pendidik Kristen secara aktif menciptakan suasana yang menekankan
pentingnya menghormati keragaman. Melalui pembelajaran, diskusi, dan kegiatan
lintas budaya, siswa diajak untuk mengenali dan menghargai tradisi keagamaan
lain, yang merupakan aspek penting dalam kehidupan bermasyarakat di lingkungan
multireligius.

Nilai-nilai persaudaraan dan saling menghormati juga ditekankan dalam
berbagai konteks pendidikan Kristen. Lembaga-lembaga Kristen berusaha
membangun komunitas inklusif yang menyambut perbedaan dan mendorong
kebersamaan. Peserta didik diajarkan untuk memandang sesama sebagai saudara
dalam iman, dan rasa persaudaraan ini diperluas kepada umat dari agama lain.
Dengan menanamkan nilai-nilai ini, pendidikan Kristen berkontribusi dalam
membentuk budaya toleransi dan saling pengertian, yang memungkinkan individu
dari latar belakang keagamaan berbeda untuk hidup berdampingan secara damai.
Lingkungan semacam ini mendorong apresiasi terhadap keragaman serta membuka
ruang bagi dialog antariman, sehingga mengurangi potensi konflik berbasis agama.

Pendidikan Kristen berperan penting dalam menanamkan nilai antikekerasan
dan perdamaian sebagai respons terhadap tantangan kekerasan berbasis agama.
Ajaran tentang pengampunan, rekonsiliasi, dan damai, sebagaimana ditegaskan
Yesus dalam Injil Matius “berbahagialah orang yang membawa damai,” menjadi
fondasi utama. Melalui lokakarya perdamaian, dialog antaragama, dan pengabdian
masyarakat, lembaga Kristen berupaya membentuk pribadi terbuka dan damai.
Upaya ini membendung potensi konflik serta memperkuat harmoni dalam
masyarakat multi religius.

Akhirnya, pendidikan Kristen menekankan pentingnya penghormatan dan
apresiasi terhadap tradisi budaya lokal, termasuk kearifan lokal, sebagai wadah di
mana iman Kristiani bertumbuh dan berkembang. Kekristenan tidak seharusnya
diposisikan secara antagonis terhadap budaya lokal, melainkan hadir secara



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 351

dialogis untuk menemukan titik temu antara nilai-nilai Injil dan kearifan setempat.
Hal ini sejalan dengan refleksi Richard H. Niebuhr mengenai empat sikap awal
agama terhadap budaya dari penolakan hingga penerimaan yang menunjukkan
bahwa penolakan total sering kali berimplikasi pada teralienasinya budaya dari
masyarakatnya sendiri.?> Dalam konteks Indonesia, sikap yang menolak budaya
lokal justru berpotensi menjadikan warisan budaya bangsa sebagai sesuatu yang
asing di tanah kelahirannya. Oleh karena itu, pendidikan Kristen perlu
menanamkan kesadaran bahwa iman yang otentik adalah iman yang mampu
berdialog dan berakar dalam konteks budaya tempat ia hadir. Dengan demikian,
penghargaan terhadap tradisi lokal bukan hanya memperkaya ekspresi iman
Kristen, tetapi juga memperkuat identitas kebangsaan serta menciptakan harmoni
dalam kehidupan multikultural.

Peran Praktis Pendidikan Kristen dalam Implementasi Pilar Moderasi
Beragama

Pendidikan Kristen di sekolah berkontribusi penting dalam menanamkan nilai
moderasi beragama. Kurikulum umumnya mengintegrasikan prinsip nasionalisme,
toleransi, anti kekerasan, dan penerimaan tradisi dalam pembelajaran holistik.
Melalui integrasi ini, siswa dibekali pemahaman dan keterampilan untuk hidup
harmonis di masyarakat multi religius. 6 Ajaran kasih terhadap sesama,
sebagaimana terdapat dalam Kitab Suci, menjadi dasar sikap cinta tanah air yang
menghargai keragaman. Nilai moderasi diinternalisasi melalui berbagai mata
pelajaran, seperti agama, etika, ilmu sosial, dan sejarah, sehingga siswa memahami
pentingnya kerukunan dalam masyarakat majemuk.

Pendekatan yang digunakan oleh sekolah Kristen dalam memperkenalkan
nilai-nilai moderasi beragama mencakup diskusi interaktif, kegiatan kelompok,
serta program pengabdian masyarakat yang mendorong pemahaman lintas iman.
Aktivitas-aktivitas ini  memberikan ruang bagi peserta didik untuk
menginternalisasi konsep toleransi dan koeksistensi damai melalui pengalaman
langsung. Sebagai contoh, penyelenggaraan sesi dialog antaragama di mana siswa
dari latar belakang kepercayaan yang berbeda saling berbagi pengalaman dan
pandangan menjadi salah satu sarana untuk membangun empati dan pemahaman
yang mendalam. Inisiatif-inisiatif semacam ini membantu menciptakan lingkungan

% Kristian E.YM. Afi dkk., “Penguatan Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum
Merdeka Belajar di Sekolah Menengah Teologi Kristen,” Edukatif - Jurnal llmu Pendidikan 6, no. 4
(2024): 2847-58, doi:10.31004/edukatif.v6i4.6918.

26 bid.



352 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

inklusif, di mana perbedaan dipandang sebagai kekayaan bersama dan bukan
sebagai sumber konflik.

Di luar peran institusi pendidikan formal, gereja dan komunitas Kristen juga
memainkan peranan penting dalam mendidik umat mengenai nilai-nilai moderasi
beragama. Gereja memiliki peluang strategis untuk membentuk pola pikir dan
sikap umat melalui khotbah, studi Alkitab, dan berbagai kegiatan gerejawi lainnya.
Melalui pengajaran yang menekankan kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi, gereja
dapat mengembangkan budaya damai dan saling menghormati antarumat
beragama. Khotbah dapat difokuskan pada pentingnya memperluas kasih dan
penghormatan terhadap pemeluk agama lain, dengan menekankan nilai-nilai
kemanusiaan universal seperti keadilan dan belas kasih. Gereja juga dapat
menyelenggarakan acara sosial dan program pelayanan masyarakat Yyang
melibatkan kolaborasi lintas agama, seperti kegiatan sukarela bersama atau ibadah
lintas iman yang bertujuan membangun relasi dan memperkuat pemahaman
antarumat beragama.

Program-program berbasis komunitas dalam konteks Kristen juga menjadi
wahana efektif untuk menyemai pilar-pilar moderasi beragama. Banyak gereja
terlibat dalam kegiatan yang menangani isu-isu kekerasan, kemiskinan, dan
ketidakadilan, di mana nilai toleransi dan perdamaian menjadi sangat relevan.
Melalui kegiatan ini, gereja menciptakan ruang pembelajaran sosial yang
menumbuhkan solidaritas lintas iman demi kebaikan bersama. Selain itu, pelatihan
mengenai resolusi konflik, komunikasi non-kekerasan, serta keterlibatan damai
dalam situasi sosial yang penuh ketegangan dapat diadakan sebagai bagian dari
upaya gereja untuk membentuk masyarakat yang lebih inklusif dan toleran.
Program-program semacam ini mendukung terbentuknya tatanan sosial yang
mengedepankan moderasi, menghindari kekerasan, dan menghargai keberagaman
budaya serta agama.

Dalam masyarakat multi religius, pendekatan pendidikan Kristen yang
inklusif menjadi sangat penting. Pendekatan ini mencakup pengakuan dan
penghargaan terhadap latar belakang keagamaan peserta didik yang beragam,
sekaligus memberikan kerangka Kristen yang mendorong pemahaman terhadap
tradisi iman lain. Pendidikan Kristen yang inklusif dapat dikembangkan melalui
kurikulum dan metode pengajaran yang mendukung dialog antaragama,
pemahaman budaya, dan penghormatan terhadap pluralitas agama. Guru dapat
memanfaatkan berbagai sumber pembelajaran, termasuk teks keagamaan dari
berbagai tradisi, untuk memperluas wawasan peserta didik mengenai nilai-nilai
moderasi beragama. Fokus pada nilai-nilai bersama seperti kasih, keadilan, dan



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 353

belas kasih memungkinkan peserta didik untuk melihat kesamaan yang
menyatukan umat manusia lintas agama.?’ Pendekatan ini tidak hanya memperkuat
kapasitas siswa untuk berinteraksi secara konstruktif dalam konteks multikultural,
tetapi juga menumbuhkan rasa kebersamaan dan tanggung jawab sebagai warga
dunia yang menjunjung tinggi perdamaian dan keberagaman.

Dalam praktiknya, pendidikan Kristen mengimplementasikan berbagai
program konkret untuk mewujud nyatakan empat pilar moderasi beragama. Pilar
komitmen kebangsaan diwujudkan melalui kegiatan pembelajaran Pancasila
berbasis iman, pengibaran bendera setiap minggu, serta doa bersama bagi bangsa.
Pilar toleransi dijalankan lewat program dialog lintas iman, kunjungan ke rumah
ibadah agama lain, dan kerja sama sosial antar sekolah berbeda agama. Pilar anti-
kekerasan diterapkan melalui pendidikan karakter berbasis kasih, kampanye anti-
bullying, serta mediasi damai dalam penyelesaian konflik di sekolah. Sementara
itu, penerimaan terhadap tradisi dikembangkan lewat perayaan hari-hari besar
nasional dan budaya lokal, pengintegrasian seni dan musik tradisional dalam
kegiatan sekolah, serta refleksi iman yang selaras dengan kearifan lokal. Melalui
program-program tersebut, pendidikan Kristen bukan hanya mentransmisikan
ajaran agama, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama
sebagai bekal nyata untuk membangun masyarakat yang inklusif, harmonis, dan
berkeadilan.

Tantangan dalam Mengimplementasikan Pilar Moderasi Beragama melalui
Pendidikan Kristen

Implementasi pilar-pilar moderasi beragama melalui pendidikan Kristen
menghadapi berbagai tantangan, baik dari dalam komunitas Kristen sendiri maupun
dari lingkungan eksternal yang lebih luas. Tantangan internal yang cukup menonjol
adalah keberadaan sikap eksklusif dan kurangnya pemahaman yang mendalam
mengenai pentingnya moderasi beragama. Dalam sebagian kelompok Kristen,
masih ditemukan kecenderungan untuk memandang agama lain dengan kecurigaan,
yang pada akhirnya melemahkan nilai-nilai dasar toleransi dan penerimaan.
Beberapa interpretasi teologis yang sempit juga berpotensi membentuk pandangan
yang Kkurang terbuka terhadap keragaman agama, sehingga menghambat
kemampuan untuk membangun hubungan damai dan inklusif dengan pemeluk
agama lain. Dalam konteks tertentu, bahkan terdapat penyebaran ideologi radikal

27 Immanuel Lando Manalu dkk., “Model Pendidikan Agama Kristen dalam
Mengembangkan Masyarakat Majemuk di Indonesia,” Indonesia Journal of Religious 6, no. 1
(2023): 45-57, doi:10.46362/ijr.v6i1.29.



354 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

yang mengakar pada pemahaman sempit terhadap ajaran agama, sehingga
menimbulkan perpecahan dan memperkuat konflik antarumat beragama.?® Untuk
mengatasi hambatan ini, diperlukan pengembangan kerangka teologi yang lebih
inklusif dan terbuka terhadap keragaman sebagai bagian dari ciptaan Tuhan.

Selain itu, kurangnya pendidikan yang secara eksplisit membahas moderasi
beragama menjadi tantangan serius bagi komunitas Kristen. Banyak yang belum
memahami konsep ini atau menganggapnya kurang relevan, sehingga nilai
moderasi sulit diintegrasikan dalam pendidikan. Para pendidik kerap mengalami
kesulitan menyampaikan prinsip nasionalisme, toleransi, anti kekerasan, dan
penerimaan keberagaman jika belum memiliki pemahaman yang memadai. Karena
itu, peningkatan kapasitas guru dan pemimpin gereja sangat diperlukan. Dengan
pemahaman yang baik, mereka dapat menginternalisasi moderasi beragama sebagai
bagian iman Kristen dan menanamkannya dalam kurikulum serta praktik
pendidikan sehari-hari.

Tantangan eksternal pendidikan Kristen dalam menanamkan moderasi
beragama muncul terutama dalam interaksi dengan komunitas non-Kristen di
masyarakat multi religius. Tidak semua kelompok memiliki pemahaman atau sikap
terbuka terhadap nilai moderasi, bahkan upaya pendidikan Kristen mendorong
dialog dan toleransi kadang disalah pahami sebagai proselitisme, yang dapat
memicu ketegangan dan menghambat saling pengertian. Oleh karena itu,
transparansi tujuan serta penegasan bahwa inisiatif lintas agama berlandaskan
penghargaan tulus terhadap keberagaman menjadi sangat penting. Di sisi lain,
dinamika sosial-politik seperti diskriminasi agama, konflik sejarah, dan perbedaan
budaya turut memperkuat resistensi terhadap pesan damai yang dibawa pendidikan
Kristen, terutama dalam lingkungan yang sarat prasangka. Untuk mengatasinya,
reformasi internal saja tidak memadai; diperlukan kolaborasi dengan pemimpin
agama lintas iman melalui dialog komunitas, program bersama, dan upaya
mengatasi akar intoleransi. Langkah-langkah ini penting untuk menciptakan ruang
sosial yang kondusif bagi pertumbuhan nilai moderasi beragama.

Dengan demikian, implementasi pilar moderasi beragama dalam pendidikan
Kristen membutuhkan strategi yang komprehensif, yang mencakup perubahan
paradigma internal, peningkatan kompetensi pendidik, serta keterlibatan aktif
dalam dialog dan kerja sama lintas iman. Hambatan yang kerap muncul adalah
adanya kecenderungan sebagian kalangan Kristen untuk memandang tradisi lokal
sebagai sesuatu yang bertentangan dengan iman, sehingga berpotensi menimbulkan

28 1bid.



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 355

sikap eksklusif terhadap budaya setempat. Hal ini penting untuk menciptakan
masyarakat yang tidak hanya toleran terhadap perbedaan, tetapi juga mampu
merayakan keragaman sebagai kekayaan yang memperkuat kohesi sosial

Simpulan

Pendidikan Kristen, sebagai institusi yang berfungsi membentuk karakter dan
menanamkan nilai moral, memiliki peran strategis dalam menginternalisasi empat
pilar moderasi beragama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan
penerimaan terhadap tradisi. Melalui integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam
kurikulum, pembinaan pendidik, serta pengembangan kerja sama lintas iman,
pendidikan Kristen mampu menghadirkan ruang dialog yang konstruktif bagi umat
beragama. Lebih jauh, pendidikan ini tidak hanya membekali peserta didik dengan
pemahaman teologis, tetapi juga mengembangkan kesadaran sosial untuk hidup
berdampingan secara damai di tengah keberagaman. Dalam konteks masyarakat
multireligius Indonesia, pendekatan ini memperkuat rasa kebangsaan sekaligus
memperluas horizon keberagamaan yang inklusif dan berkeadaban. Lebih dari
sekadar sarana pembinaan iman, pendidikan Kristen berfungsi sebagai instrumen
kultural dan sosial yang mendukung terwujudnya kohesi sosial dan stabilitas
nasional. Dengan menanamkan nilai kasih, pengampunan, serta penghargaan
terhadap perbedaan, pendidikan Kristen mendorong lahirnya individu-individu
yang mampu merangkul pluralitas tanpa kehilangan identitas religiusnya. Sikap
terbuka terhadap keragaman ini menjadi kunci dalam menciptakan harmoni
antarkelompok, mereduksi potensi konflik, dan membangun masa depan bangsa
yang damai dan berkeadilan. Dengan demikian, penguatan peran pendidikan
Kristen dalam kerangka moderasi beragama merupakan langkah strategis dalam
menghadapi tantangan pluralisme sekaligus mewujudkan masyarakat Indonesia
yang inklusif, rukun, dan berdaya saing.

Daftar Pustaka

Achmad Zainul Arifin. “Implementasi Toleransi Umat Beragama: Telaah
Hubungan Islam dan Kristen di Durensewu Pasuruan Jawa Timur.” Satya
Widya:  Jurnal  Studi  Agama 4, no. 1 (2021), 81-95.
https://doi.org/10.33363/swjsa.v4il.472.

Adami, Febri Fauzia, and Siti Hawa Lubis. “Kapital Sosial Moderasi Beragama” 8,
no. 1 (2024), 52-60. https://doi.org/10.47006/attazakki.v8i1.21328.

Afi, Kristian E.Y.M., Maglon Ferdinand Banamtuan, Doni Ariani Leowandri Liu,
Deviana Sibulo, and Fidelia Marhsa Sodak. “Penguatan Nilai Moderasi
Beragama dalam Kurikulum Merdeka Belajar di Sekolah Menengah Teologi



356 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Kristen.” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 6, no. 4 (2024), 2847-2858.
https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.6918.

Amrin, Mas’udatul Fitriyah, John Sihar Manurung. “Memperkuat Harmonisasi dan
Kerukunan Umat Beragama: Kunci untuk Pembangunan Sosial yang
Berkelanjutan.” JPI: Jurnal Pemuda Indonesia 1, no. 1 (2024), 1-8.

Ekoprojo, Herman Sjahthi Wibowo, Markus. “Pendidikan Kristen Membentuk
Karakter dan Nilai-Nilai Kristus dalam Konteks Modern.” DIDASKALIA :
Jurnal Pendidikan Agama Kristen 5 (2024), 15-28.
https://doi.org/10.51667/djpk.v5i1.1800.

Eunike Gracia Rumabutar, Intan Sari Deli Sidabutar, Ayu Nopita Sigalingging,
Monika Adi, Tiurma Berasa. “Peran Pendidikan Agama Kristen pada Dewasa
Awal dalam Membangun Kesadarang Spiritual di Era Modern.” Pediaqu :
Jurnal Pendidikan Sosial dan Humanior 4, no. 1 (2025), 1472-1487.

Faridah, Sitti, Fauzia Gustarina Cempaka Timur, Moch Afifuddin, Program Studi
Peperangan Asimetris, Fakultas Strategi Pertahanan, Universitas Pertahanan
Republik Indonesia, Kabupaten Bogor, and Provinsi Jawa Barat. “Karakter
Bangsa dan Bela Negara: Menumbuhkan Identitas Kebangsaan dan
Komitmen Nasionalisme.” Jurnal Kewarganegaraan 7, no. 2 (2023), 2532—
2539. https://doi.org/10.31316/jk.v7i2.5863.

Feri Simanjuntak. “Peran Guru Agama Kristen dalam Memelihara Kerukunan
Umat Beragama di DKI Jakarta.” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran
6, no. 1 (2023), 124-129. https://doi.org/10.31004/jrpp.v6il.17641.

Lukman Ismail, Yulfa Lumbaa, Novia Damayanti, Fauziah Ainun Jariah, Dahniar
Nur, and Fahiratun Afiat Muizunzilah. “Meretas Jalan Damai Pandangan
Terhadap Penyelesaian Konflik Antar Agama.” Aksiologi: Jurnal
Pendidikan dan  Illmu  Sosial 5, no. 1 (2024), 83-90.
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.187.

Manalu, Immanuel Lando, Sutrisno Sutrisno, Lista Valentina, Wahyu Bintoro, and
Damaria  Pasaribu. “Model Pendidikan Agama Kristen dalam
Mengembangkan Masyarakat Majemuk di Indonesia.” Indonesia Journal of
Religious 6, no. 1 (2023), 45-57. https://doi.org/10.46362/ijr.v6i1.29.

Niebuhr, H. Richard. Kristus dan Kebudayaan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1946.

Nurlaili, Fitriana, Cut Ulfa Millah, and Elya Munawarah Nasution. “Moderasi
Beragama di Indonesia: Konsep Dasar dan Pengaruhnya.” Moderation :
Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (20214), 19-24.
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707.

Nusa, Silvester, and Yakobus Markus Theedens. “Membangun Sikap Moderasi
Beragama dan Berorientasi Pada Anti Kekerasan Melalui Dialog.” Edukatif :
Jurnal llmu  Pendidikan 4, no. 3 (2022), 4208-4220.
https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i3.2789.

Presiden, Peraturan. “Peraturan Presiden Republik Indonesia No. 58 Tahun 2023,
Tentang Penguatan Moderasi Beragama dengan Rahmat Tuhan Yang Maha



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 357

Esa.” Jakarta: Sekretariat Negara Republik Indonesia, 2023.

Rezeki Putra Gulo, Nelci Mbelanggedo, Seprianus L. Padakari. “Membentuk
Identitas Kristen Yang Toleran: Pendidikan Moderasi Beragama Sebagai
Pilar Kebhinekaan.” Jurnal Teologi Amreta 8, no. 1 (2024), 1-27.

Simatupang, Jhonnedy Kolang. “Peran Pendidikan Agama Kristen Terhadap Upaya
Moderasi Beagama Pada Multikulturalisme Peserta Didik Yayasan Rumah
Belajar Baba.” Voice Of Wesley: Jurnal lImiah Musik dan Agama 8, no. 1
(2024), 43-52. https://doi.org/10.36972/jvow.v8i1.262.

Soenjoto, Wening Purbatin Palupi. “Eksploitasi Politik Identitas Terhadap Identitas
Politik pada Generasi Milenial Indonesia di Era 4.0.” Journal of Islamic
Studies and Humanities 4, no. 2 (2019), 187-217.
https://doi.org/10.21580/jish.42.5223.

Wahid, Abdul. “Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam:
Implementasi dalam Pendidikan Multikultural di Indonesia.” Scholars 2, no.
1 (2024), 29-36. https://doi.org/10.31959/js.v2i1.2367.

Welikinsi, Welikinsi. “Peran Pendidikan Kristen dalam Membentuk Identitas dan
Tujuan Hidup dalam Upaya Mengatasi Krisis Spiritual di Kalangan Pelajar.”
Proceeding National Conference of Christian Education and Theology 2, no.
1 (2024), 39-50. https://doi.org/10.46445/nccet.v2i1.847.

Zaprulkhan, Zaprulkhan. “Dialog dan Kerjasama Antar Umat Beragama dalam
Perspektif Nurcholish Madjid.” Mawa’lzh:  Jurnal Dakwah dan
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 9, no. 2 (2018), 154-177.
https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.783.

Sarfia, Anwar Three Millenium Waruwu, Johanes Kurniawan, Timotius Tan.
“Sikap Etis Kristen Terhadap Konflik Agama di Indonesia.” Matheteuo 4, no.
2 (2024), 1-11. https://doi.org/10.52960/m.v4i2.

Siregar, Aisyah Rafigah Azla, Nur Afni Pulungan, Abu Syahrin, dan Vania Daffa
Y. Daulay. “Peran Pendidikan Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi
Beragama di Sekolah SMK Maju Secanggang Desa Teluk.” JAHE: Jurnal
Akuntansi Hukum dan Edukasi 1, no. 2 (Oktober 2024), 506-511.
https://doi.org/10.57235/jahe.v1i2.3795.

Wahyuna, Azizunnisak Hidayati, Giyoto, Islah, dan Joko Purnomo. “Implementasi
Nilai Moderasi Beragama sebagai Dasar Pendidikan Karakter Anak.” Al
Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 19, no. 2 (2024),
945-957. https://doi.org/10.35931/aq.v19i2.4794.



