
Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025 

 Copyright©2025, Amirrudin Zalukhu.                                                                                                                               | 339 

  Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

e-ISSN: 2621-8135 

p-ISSN: 2621-8151 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) 

http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei 

Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 339-357                                       DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.647 

Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 

 

 

Implementasi Nilai Moderasi Beragama melalui 

Pendidikan Kristen di Indonesia: Analisis atas Empat 

Pilar Moderasi Beragama 
 

Amirrudin Zalukhu1)* 
1) Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Indonesia 

*) Email: rudizalukhu408@gmail.com 

 

Diterima: 17 Februari 2025 Direvisi: 19 Agustus 2025 Disetujui: 20 Agustus 2025 

 

Abstract 

Religious moderation is a crucial issue in the context of Indonesia’s 

multireligious society, particularly in addressing the challenges of intolerance, 

violence, and social disintegration. This study aims to analyze the implementation 

of religious moderation values through Christian education, focusing on four 

fundamental pillars: national commitment, tolerance, non-violence, and acceptance 

of tradition. Employing a qualitative method with a literature study approach, this 

research examines both the theoretical and practical correlations between the 

principles of Christian education and the pillars of religious moderation. The 

findings reveal that Christian education, grounded in love, compassion, and 

service, provides a constructive framework for fostering mutual respect, 

strengthening interfaith dialogue, and cultivating collective responsibility within a 

pluralistic society. The integration of religious moderation values into Christian 

educational curricula and practices empowers individuals to act as agents of 

peace, justice, and social cohesion. This study concludes that Christian education 

plays a significant role in reinforcing religious moderation in Indonesia, while also 

emphasizing the importance of interfaith perspectives and cultural sensitivity in 

addressing the challenges of pluralism. 

 

Keywords: Christian Education; Multireligious Society; Religious Moderation. 

 

Abstrak 

Moderasi beragama merupakan isu krusial dalam konteks masyarakat 

multireligius di Indonesia, khususnya dalam menghadapi potensi intoleransi, 

kekerasan, dan disintegrasi sosial. Penelitian ini bertujuan menganalisis 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei
mailto:rudizalukhu408@gmail.com


Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 340 

implementasi nilai moderasi beragama melalui pendidikan Kristen dengan fokus 

pada empat pilar utama, yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan 

penerimaan terhadap tradisi. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif 

dengan pendekatan studi literatur, yang menelaah keterkaitan teoretis maupun 

praktis antara prinsip-prinsip pendidikan Kristen dan pilar-pilar moderasi 

beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Kristen, berlandaskan 

kasih, belas kasih, dan pelayanan, mampu menyediakan kerangka kerja untuk 

menumbuhkan sikap saling menghormati, memperkuat dialog lintas iman, serta 

membangun tanggung jawab kolektif dalam masyarakat majemuk. Integrasi nilai 

moderasi beragama dalam kurikulum dan praksis pendidikan Kristen 

memberdayakan individu untuk menjadi agen perdamaian, keadilan, dan kohesi 

sosial. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Kristen memiliki kontribusi 

signifikan dalam memperkuat moderasi beragama di Indonesia, sekaligus 

menegaskan pentingnya perspektif lintas agama dan kepekaan budaya dalam 

menghadapi tantangan pluralisme. 

 

Kata-Kata Kunci: Moderasi Beragama; Masyarakat Multireligius; Pendidikan 

Kristen. 

 

Pendahuluan 

Moderasi beragama memiliki peran krusial dalam menjaga harmoni dan 

mendorong kehidupan bersama yang damai di tengah masyarakat multi religius 

Indonesia. Pada hari Jumat, 27 Juni 2025, sejumlah anak-anak dan remaja yang 

mengadakan retret di sebuah vila di Desa Tangkil, Cidahu, Sukabumi dibubarkan 

secara paksa, fasilitas vila seperti jendela, gazebo, dan pot bunga dirusak. Kasus 

yang hampir sama terjadi pada hari Minggu, 27 Juli 2025 di Kelurahan Padang 

Sarai, Koto Tangah, Sumatera Barat, sejumlah warga mengeruduk sebuah rumah, 

yang digunakan sebagai rumah doa oleh jemaat GKSI Anugerah Padang 

dibubarkan secara paksa oleh oknum Masyarakat setempat. Mereka 

menghancurkan kursi, kaca jendela, dan melukai dua orang anak. Kasus intoleransi 

seperti ini jamak terjadi di Indonesia, sementara Indonesia dipandang sebagai 

representasi pluralisme global.1 Hal ini menjadikannya sebagai studi kasus penting 

dalam memahami urgensi moderasi beragama. Dalam konteks tersebut, moderasi 

beragama berfungsi sebagai jembatan antara berbagai keyakinan, dengan 

mendorong nilai-nilai toleransi, keadilan, dan keseimbangan. Dengan 

menginternalisasi nilai-nilai tersebut, masyarakat dapat meminimalkan potensi 

 
1  Nurlaili dkk., “Moderasi Beragama di Indonesia: Konsep Dasar dan Pengaruhnya,” 

Moderation : Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (20214): 19–24. 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

341 

konflik dan memperkuat kohesi sosial.2 Sebaliknya, tanpa landasan moderasi yang 

kuat, perbedaan agama berisiko berkembang menjadi perpecahan yang dapat 

mengancam persatuan nasional dan keharmonisan sosial. 

Meskipun begitu, upaya memajukan dan mempertahankan moderasi 

beragama dalam masyarakat majemuk menghadapi tantangan yang signifikan. 

Eksploitasi politik terhadap sentimen keagamaan, penyebaran ideologi radikal, 

serta maraknya informasi yang menyesatkan menjadi faktor-faktor yang 

memperburuk ketegangan antarkelompok agama.3 Di Indonesia, berbagai peristiwa 

kesalahpahaman antarumat beragama dan konflik sporadis mencerminkan perlunya 

langkah proaktif untuk merespons persoalan ini.4 Realitas ini menegaskan urgensi 

pelaksanaan upaya berkelanjutan, termasuk melalui jalur pendidikan, guna 

menanamkan nilai-nilai moderasi dan saling menghormati. 

Pendidikan Kristen menawarkan kontribusi dalam memajukan moderasi 

beragama melalui prinsip-prinsip kasih, belas kasih, dan keadilan yang menjadi inti 

ajaran Pendidikan Kristen. Berdasarkan nilai-nilai ini, pendidikan Kristen dapat 

menjadi sarana transformatif dalam membentuk individu yang mampu 

menjembatani perbedaan serta mendorong dialog lintas iman.5 Melalui empat pilar 

utama moderasi beragama, yaitu: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, 

dan penerimaan terhadap tradisi, pendidikan Kristen menyediakan kerangka 

berpikir untuk membentuk sikap yang menghargai keberagaman dan mampu 

menghadapi tantangan sosial serta budaya yang melekat dalam masyarakat 

multireligius. 6  Dengan demikian, pendidikan Kristen memiliki potensi strategis 

sebagai agen pembentukan karakter moderat yang tidak hanya berakar pada iman, 

tetapi juga responsif terhadap dinamika kemajemukan dalam masyarakat. 

Relevansi pendidikan Kristen dalam mempromosikan moderasi beragama 

semakin nyata ketika dikaitkan dengan kemampuannya menjawab kebutuhan sosial 

secara spesifik. Melalui kurikulumnya, pendidikan Kristen dapat mengintegrasikan 

perspektif lintas agama, yang mendorong peserta didik untuk mengembangkan 

pemahaman yang mendalam terhadap agama-agama lain, sembari menegaskan 

 
2 Febri Fauzia Adami dan Siti Hawa Lubis, “Kapital Sosial Moderasi Beragama” 8, no. 1 

(2024): 52–60. 
3 Wening Purbatin Palupi Soenjoto, “Eksploitasi Politik Identitas Terhadap Identitas Politik 

Pada Generasi Milenial Indonesia di Era 4.0,” Journal of Islamic Studies and Humanities 4, no. 2 

(2019): 187–217. 
4 “Sikap Etis Kristen Terhadap Konflik Agama di Indonesia,” Matheteuo 4, no. 2 (2024): 1–

11. 
5  Feri Simanjuntak, “Peran Guru Agama Kristen Dalam Memelihara Kerukunan Umat 

Beragama di DKI Jakarta,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 1 (2023): 124–29. 
6 Ibid. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 342 

nilai-nilai kemanusiaan yang universal. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa 

program pendidikan yang berlandaskan pada empati dan keterlibatan antar agama 

efektif dalam mengurangi prasangka serta membangun hubungan yang harmonis.7 

Dengan mengadopsi prinsip-prinsip tersebut, pendidikan Kristen berpotensi 

memainkan peran penting dalam membentuk komunitas inklusif yang 

mencerminkan esensi moderasi beragama di tengah dunia yang pluralistik. 

Permasalahan utama yang menjadi fokus dalam kajian ini adalah bagaimana 

pendidikan Kristen dapat secara efektif memperkuat dan mengimplementasikan 

pilar-pilar moderasi beragama nasionalisme, toleransi, anti kekerasan, dan 

penerimaan terhadap tradisi di dalam masyarakat multi religius. Dalam konteks 

ketegangan dan konflik keagamaan yang masih terus terjadi dan menjadi ancaman 

bagi kohesi sosial, khususnya di negara dengan keragaman seperti Indonesia, peran 

pendidikan dalam memajukan kehidupan bersama yang damai menjadi semakin 

signifikan. Kajian ini bertujuan untuk menganalisis potensi pendidikan Kristen 

dalam menanamkan nilai-nilai moderasi kepada individu, serta membangun 

lingkungan yang mengedepankan dialog antar agama dan penghormatan terhadap 

perbedaan. Dengan mengeksplorasi integrasi prinsip-prinsip tersebut dalam 

kurikulum pendidikan Kristen, penelitian ini berupaya mengidentifikasi strategi 

praktis dalam membentuk masyarakat yang lebih inklusif dan harmonis, di mana 

keberagaman agama dapat diterima sebagai kekuatan, dan persatuan sosial dapat 

diperkuat. 

Berbagai penelitian menegaskan bahwa pendidikan memiliki peran sentral 

dalam menanamkan nilai moderasi beragama. Siregar et al. menunjukkan bahwa 

pendidikan berperan penting dalam membentuk pemahaman moderasi, meski 

masih diperlukan strategi khusus agar siswa tidak terjebak pada toleransi ekstrem 

dan agar guru lebih efektif dalam mengintegrasikannya ke dalam pembelajaran.8 

Wahyuna et al. menekankan bahwa nilai moderasi dapat ditanamkan sejak usia dini 

melalui pembiasaan sederhana dan media pembelajaran yang inovatif.9 Sementara 

itu, Kurjum dan Siswanto menemukan bahwa pendidikan Islam berfungsi strategis 

 
7  John Sihar Manurung Amrin, Mas’udatul Fitriyah, “Memperkuat Harmonisasi dan 

Kerukunan Umat Beragama: Kunci Untuk Pembangunan Sosial yang Berkelanjutan,” JPI: Jurnal 

Pemuda Indonesia 1, no. 1 (2024): 1–8. 
8 Aisyah Rafiqah Azla Siregar et al., “Peran Pendidikan dalam Menanamkan Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama di Sekolah SMK Maju Secanggang Desa Teluk,” JAHE: Jurnal Akuntansi 

Hukum dan Edukasi 1, no. 2 (2024), 506–511. 
9 Azizunnisak Hidayati Wahyuna et al., “Implementasi Nilai Moderasi Beragama sebagai 

Dasar Pendidikan Karakter Anak,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 19, 

no. 2 (2024), 945-957. 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

343 

dalam menginternalisasi nilai moderasi, membentuk generasi religius sekaligus 

terbuka, toleran, dan siap hidup dalam keberagaman.10 Namun, kajian mengenai 

kontribusi pendidikan Kristen dalam konteks masyarakat multi religius Indonesia 

masih terbatas. Sebagian besar penelitian terdahulu berfokus pada pendidikan 

Islam, sehingga meninggalkan celah dalam wacana akademik mengenai peran 

spesifik lembaga pendidikan Kristen. Selain itu, belum banyak studi yang mengkaji 

secara sistematis keterkaitan antara prinsip inti pendidikan Kristen dan empat pilar 

moderasi beragama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan 

penerimaan terhadap tradisi. Kebaruan penelitian ini terletak pada integrasi nilai 

pendidikan Kristen dengan empat pilar tersebut, yang memberi kontribusi 

konseptual dan praktis bagi penguatan moderasi beragama di Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-

analitis 11  yang bertujuan untuk mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan Kristen 

dengan empat pilar moderasi beragama, yaitu komitmen terhadap nasionalisme, 

toleransi, antikekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi dalam konteks 

masyarakat multireligius. 12  Pengumpulan data dilakukan melalui studi 

kepustakaan, yang mencakup penelaahan terhadap buku, artikel jurnal, dan 

berbagai sumber tertulis lain yang relevan dengan topik penelitian. Proses analisis 

dilakukan dengan cara mengidentifikasi dan mengkategorisasi informasi yang 

berkaitan dengan penerapan nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan 

Kristen, serta mengevaluasi dampaknya terhadap kehidupan masyarakat. Penelitian 

ini memfokuskan perhatian pada bagaimana pendidikan Kristen dapat menjadi 

sarana untuk menanamkan nilai-nilai toleransi antaragama, memupuk sikap saling 

menghormati, dan mendorong keterlibatan aktif dalam membangun kehidupan 

bersama yang damai. Berdasarkan hasil temuan tersebut, penelitian ini juga 

merumuskan strategi untuk memperkuat dan menerapkan pilar-pilar moderasi 

beragama melalui pengembangan kurikulum pendidikan Kristen yang lebih 

inklusif. Strategi ini mencakup peningkatan pemahaman terhadap toleransi dan 

 
10  Mohammad Kurjum dan Ali Hasan Siswanto, “Implementasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama dalam Pendidikan Islam,” Modeling: Jurnal Program Studi PGMI 6, no. 2 (2019), 298–

316. 
11  Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: PT. Remaja 

Posdakarya, 2008),1-326. 
12 Peraturan Presiden, “Peraturan Presiden Republik Indonesia No. 58 Tahun 2023, tentang 

Penguatan Moderasi Beragama dengan Rahmat Tuhan Yang Maha Esa” (Jakarta: Sekretariat Negara 

Republik Indonesia, 2023). 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 344 

kerja sama lintas agama, serta peran aktif para pendidik dalam menanamkan nilai-

nilai perdamaian dan penolakan terhadap kekerasan. Dengan demikian, metode 

yang digunakan dalam penelitian ini tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis, 

tetapi juga sebagai landasan dalam merumuskan solusi praktis untuk mendukung 

terciptanya masyarakat yang rukun dan harmonis dalam keragaman. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Moderasi beragama merupakan konsep fundamental dalam menjaga harmoni 

sosial, terutama di tengah realitas masyarakat multireligius Indonesia. Konsep ini 

berfungsi sebagai kerangka normatif yang menyeimbangkan antara komitmen 

keberagamaan dengan penghormatan terhadap perbedaan, sebagaimana 

diwujudkan melalui empat pilar utama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-

kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi. Dalam kerangka tersebut, pendidikan 

Kristen memiliki posisi strategis sebagai media internalisasi nilai-nilai moderasi 

yang tidak hanya menumbuhkan sikap saling menghargai antarumat beragama, 

tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan membangun budaya damai di tengah 

kemajemukan bangsa. 

 

Moderasi Beragama dan Empat Pilar Moderasi 

Moderasi beragama adalah kerangka berpikir dan bertindak yang 

menekankan keseimbangan, toleransi, serta penghormatan terhadap keberagaman 

dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat. Prinsip utamanya mencakup 

penolakan ekstremisme, penguatan perdamaian, dan penerimaan pluralitas, dengan 

tujuan menciptakan lingkungan harmonis di mana umat beragama dapat hidup 

berdampingan secara damai.13 Dalam masyarakat multireligius, moderasi beragama 

penting untuk mereduksi potensi konflik akibat perbedaan keyakinan. Empat 

pilarnya komitmen kebangsaan, toleransi, antikekerasan, dan penerimaan tradisi 

menjadi pedoman dasar dalam membangun inklusivitas, saling pengertian, serta 

persatuan yang berkelanjutan di tengah keragaman agama. 

Pilar pertama, yakni komitmen terhadap nasionalisme, menekankan 

pentingnya menghargai identitas bangsa dalam konteks keberagamaan. Dalam 

masyarakat yang plural secara agama, penguatan rasa kebangsaan menjadi hal 

mendasar agar perbedaan keyakinan tidak mengganggu kesatuan nasional. 

Moderasi beragama dalam hal ini menuntut setiap individu untuk memandang 

agamanya dalam kerangka yang lebih luas, yaitu identitas kebangsaan, sehingga 

 
13 Ibid. 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

345 

kebebasan beragama tidak bertentangan dengan solidaritas nasional. Dengan 

menumbuhkan komitmen terhadap bangsa, komunitas keagamaan dapat 

berkontribusi pada stabilitas negara, mengedepankan kepentingan bersama di atas 

kepentingan kelompok.14  Ketika nasionalisme diseimbangkan dengan kesalehan 

beragama, maka akan tercipta kohesi sosial dan rasa saling menghormati di tengah 

masyarakat yang beragam. 

Pilar kedua, yaitu toleransi, menjadi inti dari moderasi beragama karena 

berkaitan langsung dengan sikap menghormati perbedaan keyakinan dan 

pandangan hidup. Toleransi tidak hanya mengacu pada sikap menerima perbedaan 

secara pasif, melainkan juga melibatkan penghargaan aktif terhadap keberagaman 

serta komitmen terhadap kehidupan bersama yang damai. Toleransi menuntut 

adanya pengakuan terhadap legitimasi kepercayaan dan praktik yang berbeda dari 

keyakinan pribadi. Dalam konteks Indonesia, di mana Islam, Kristen, Hindu, 

Buddha, dan agama-agama lain hidup berdampingan, sikap toleran menjadi 

prasyarat utama untuk mencegah konflik dan mendorong dialog lintas agama.15 

Penguatan nilai-nilai toleransi memungkinkan terbentuknya jembatan komunikasi 

antarumat beragama, sehingga tercipta ruang perjumpaan yang penuh hormat tanpa 

melihat perbedaan sebagai ancaman. 

Pilar ketiga, anti kekerasan, menggaris bawahi penolakan terhadap segala 

bentuk kekerasan yang didasari oleh perbedaan agama. Moderasi beragama secara 

tegas menentang penggunaan kekerasan, baik dalam bentuk konflik fisik maupun 

kekerasan verbal, sebagai respon atas perbedaan keyakinan. Prinsip ini memiliki 

akar yang kuat dalam ajaran hampir semua agama, termasuk dalam kekristenan 

yang menekankan kasih dan damai sebagai nilai-nilai utama. Dalam praktiknya, 

antikekerasan dalam moderasi beragama berarti mengedepankan dialog, 

pemahaman, dan penyelesaian konflik secara damai dibandingkan dengan 

konfrontasi. 16  Sikap ini menciptakan ruang di mana perbedaan agama dapat 

didiskusikan secara konstruktif tanpa harus menimbulkan dampak yang merusak 

relasi antarindividu maupun kelompok. 

 
14  Sitti Faridah dkk., “Karakter Bangsa dan Bela Negara: Menumbuhkan Identitas 

Kebangsaan dan Komitmen Nasionalisme,” Jurnal Kewarganegaraan 7, no. 2 (2023): 2532–39. 
15 Lukman Ismail dkk., “Meretas Jalan Damai Pandangan Terhadap Penyelesaian Konflik 

Antar Agama,” Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial 5, no. 1 (2024): 83–90, 

doi:10.47134/aksiologi.v5i1.187. 
16 Silvester Nusa dan Yakobus Markus Theedens, “Membangun Sikap Moderasi Beragama 

yang Berorientasi pada Anti Kekerasan Melalui Dialog,” Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan 4, no. 3 

(2022): 4208–20, doi:10.31004/edukatif.v4i3.2789. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 346 

Pilar keempat, Pilar keempat moderasi beragama, yaitu penerimaan terhadap 

tradisi, menegaskan urgensi untuk menghargai sekaligus mengakui eksistensi 

tradisi budaya lokal dalam kehidupan masyarakat multikultural. Penerimaan ini 

bukan sekadar bentuk toleransi pasif, melainkan sebuah sikap aktif untuk 

memahami makna, nilai, serta kearifan yang terkandung dalam praktik budaya 

setempat. Dalam konteks Indonesia, tradisi lokal yang beragam merupakan bagian 

dari identitas kolektif bangsa yang perlu dilestarikan tanpa harus menegasikan 

keyakinan agama masing-masing. Sikap menerima tradisi memungkinkan 

terjadinya dialog yang sehat antara ajaran agama dan kearifan lokal, sehingga 

keduanya dapat saling memperkaya tanpa saling menegasikan. 17 Dengan demikian, 

penerimaan tradisi berfungsi sebagai jembatan yang memperkuat kohesi sosial, 

mengurangi potensi konflik, serta menumbuhkan kesadaran akan pentingnya hidup 

berdampingan dalam keberagaman. Oleh karena itu, internalisasi nilai penerimaan 

terhadap tradisi menjadi aspek penting dalam pendidikan maupun kehidupan 

bermasyarakat untuk membangun harmoni di tengah pluralitas budaya dan agama. 

Moderasi beragama, dengan keempat pilar utamanya, menjadi fondasi 

penting dalam membangun masyarakat yang damai, inklusif, dan harmonis. Ketika 

prinsip-prinsip ini dihayati secara mendalam, akan tumbuh pemahaman yang lebih 

luas mengenai kesamaan nilai-nilai kemanusiaan di antara berbagai kelompok 

agama. Hal ini memungkinkan adanya perayaan terhadap keberagaman, bukan 

sebagai perbedaan yang memisahkan, melainkan sebagai kekuatan yang 

menyatukan. Dalam masyarakat multireligius, moderasi beragama menjadi strategi 

utama untuk meredam ketegangan dan mendorong kerja sama. Oleh karena itu, 

nilai-nilai ini perlu diintegrasikan dalam kerangka pendidikan, kegiatan pembinaan 

masyarakat, serta pengajaran keagamaan, agar dapat diimplementasikan secara 

efektif. 18  Penguatan moderasi beragama tidak hanya mempererat hubungan 

antariman, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi tujuan yang lebih luas, 

yaitu terwujudnya kohesi sosial di tengah realitas masyarakat yang semakin 

beragam. 

 

 

 

 
17 Achmad Zainul Arifin, “Implementasi Toleransi Umat Beragama: Telaah Hubungan Islam 

dan Kristen di Durensewu Pasuruan Jawa Timur,” Satya Widya: Jurnal Studi Agama 4, no. 1 (2021): 

81–95. 
18  Abdul Wahid, “Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam: 

Implementasi dalam Pendidikan Multikultural di Indonesia,” Scholars 2, no. 1 (2024): 29–36, 

doi:10.31959/js.v2i1.2367. 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

347 

Pendidikan Kristen dalam Konteks Masyarakat Multireligius 

Pendidikan Kristen berakar pada ajaran Alkitab dan tradisi Gereja mula-

mula, dengan tujuan utama membentuk pemahaman moral dan spiritual 

berdasarkan kasih, belas kasih, dan keadilan Kristus. Prinsip-prinsip ini sejalan 

dengan nilai moderasi beragama, terutama dalam masyarakat multireligius yang 

menuntut toleransi dan koeksistensi demi harmoni bersama. Ajaran Yesus, seperti 

perintah untuk “mengasihi sesama seperti diri sendiri” (Mat. 22:39), menjadi dasar 

teologis bagi pendidikan Kristen untuk mendorong penghargaan terhadap 

keberagaman dan interaksi damai antaragama. Secara historis, pendidikan Kristen 

tidak hanya membina iman, tetapi juga menumbuhkan nilai etis dan sosial yang 

penting dalam kehidupan pluralistik. 19  Dengan demikian, pendidikan Kristen 

memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai moderasi beragama sebagai 

landasan etis untuk membangun masyarakat multireligius yang damai dan saling 

menghormati. 

Prinsip utama dalam doktrin Kristen, seperti kasih, pengampunan, dan 

kerendahan hati, menjadi fondasi penting dalam mengembangkan moderasi 

beragama. Dalam pendidikan Kristen, nilai-nilai ini tidak sekadar diajarkan secara 

teoritis, melainkan di hidupi melalui kegiatan keagamaan, pembelajaran karakter, 

serta pelayanan sosial yang membentuk pengalaman nyata bagi peserta didik. 

Penekanan pada martabat setiap manusia, tanpa membedakan latar agama, menjadi 

dasar penting bagi terciptanya sikap saling menghormati dan pemahaman lintas 

budaya serta iman. Konsep kasih agape kasih tanpa syarat mendorong keterbukaan 

relasi dengan semua pihak, melampaui batas internal komunitas Kristen. Dengan 

demikian, pendidikan Kristen melahirkan pribadi yang berakar pada spiritualitas, 

sekaligus siap berpartisipasi dalam dialog dan kerja sama lintas agama.20 Hal ini 

menegaskan peran strategis pendidikan Kristen sebagai wahana untuk menanamkan 

nilai moderasi beragama yang holistik, membangun individu inklusif, dan 

memperkuat harmoni di tengah keragaman masyarakat multi religius. 

Kajian mengenai peran pendidikan agama dalam menumbuhkan sikap 

moderat dan toleran menunjukkan bahwa pendidikan memiliki daya transformatif 

dalam membangun pemahaman lintas iman. Penelitian memperlihatkan bahwa 

 
19  Tiurma Berasa Eunike Gracia Rumabutar, Intan Sari Deli Sidabutar, Ayu Nopita 

Sigalingging, Monika Adi, “Peran Pendidikan Agama Kristen Pada Dewasa Awal Dalam 

Membangun Kesadarang Spiritual di Era Modern,” Pediaqu : Jurnal Pendidikan Sosial dan 

Humanior 4, no. 1 (2025): 1472–87. 
20  Seprianus L. Padakari Rezeki Putra Gulo, Nelci Mbelanggedo, “Membentuk Identitas 

Kristen yang Toleran: Pendidikan Moderasi Beragama sebagai Pilar Kebhinekaan,” Jurnal Teologi 

Amreta 8, no. 1 (2024): 1–27, doi:https://doi.org/10.54345/jta.v8i1.166. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 348 

pendidikan agama yang menekankan nilai kemanusiaan universal dan 

penghormatan timbal balik mampu mereduksi potensi konflik sekaligus 

memperkuat toleransi. 21  Dalam konteks pendidikan Kristen, temuan ini 

menegaskan potensi ajaran Kristen untuk menanamkan nilai moderasi kepada 

peserta didik. Dengan memasukkan materi yang menyoroti kesamaan etika antar 

agama, pendidikan Kristen dapat membentuk masyarakat yang lebih terbuka dan 

toleran. Lebih jauh, diskusi mengenai keberagaman agama dalam kelas Kristen 

melatih kemampuan berpikir kritis sekaligus mengembangkan empati, yang 

penting bagi sikap moderat. 22  Oleh karena itu, pendidikan Kristen yang 

menekankan nilai universal, refleksi kritis, dan penghargaan terhadap pluralitas 

memiliki peran strategis dalam melahirkan generasi moderat, inklusif, dan siap 

membangun relasi lintas iman yang konstruktif. 

Dalam masyarakat multi religius, signifikansi pendidikan Kristen tidak hanya 

terbatas pada lingkungan gereja atau ruang kelas, tetapi juga mencakup peran aktif 

dalam memperkuat kohesi sosial dan pembangunan perdamaian melalui program 

pengabdian masyarakat serta inisiatif lintas agama. Lembaga pendidikan Kristen 

kerap menjadi agen yang memfasilitasi dialog antar umat beragama dan mendorong 

kolaborasi dalam berbagai kegiatan kemasyarakatan. Penelitian menunjukkan 

bahwa sekolah-sekolah berbasis agama yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi 

dan keterbukaan antar iman turut berkontribusi dalam menciptakan iklim saling 

menghormati dan memahami.23 Di Indonesia, misalnya, sekolah-sekolah Kristen 

menjalin kemitraan dengan komunitas Muslim, Hindu, dan Buddha dalam berbagai 

kegiatan yang mendukung perdamaian dan kerukunan sosial. Melalui kurikulum 

yang memuat nilai-nilai moderasi, pendidik Kristen turut membentuk generasi yang 

memiliki komitmen terhadap toleransi, anti kekerasan, dan penerimaan terhadap 

keberagaman agama sebagai fondasi masyarakat yang inklusif dan harmonis. 

 

 

 

 
21 Markus Ekoprojo, Herman Sjahthi Wibowo, “Pendidikan Kristen Membentuk Karakter 

Dan Nilai-Nilai Kristus Dalam Konteks Modern,” DIDASKALIA : Jurnal Pendidikan Agama 

Kristen 5 (2024): 15–28. 
22  Jhonnedy Kolang Simatupang, “Peran Pendidikan Agama Kristen Terhadap Upaya 

Moderasi Beagama Pada Multikulturalisme Peserta Didik Yayasan Rumah Belajar Baba,” Voice Of 

Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama 8, no. 1 (2024): 43–52. 
23 Zaprulkhan Zaprulkhan, “Dialog dan Kerjasama Antar Umat Beragama dalam Perspektif 

Nurcholish Madjid,” Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 9, no. 2 

(2018): 154–77, doi:10.32923/maw.v9i2.783. 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

349 

Pembahasan 

Pembahasan ini menyoroti peran penting pendidikan Kristen dalam 

mendukung penguatan dan penerapan empat pilar moderasi beragama dalam 

kerangka masyarakat multireligius di Indonesia. Melalui integrasi nilai-nilai 

keagamaan dalam kurikulum, pelaksanaan kebijakan kelembagaan yang inklusif, 

serta partisipasi aktif dalam dinamika sosial, pendidikan Kristen memiliki kapasitas 

untuk menanamkan komitmen kebangsaan, membentuk sikap toleran, menegaskan 

prinsip antikekerasan, serta mendorong penghargaan terhadap keberagaman tradisi 

keagamaan sebagai unsur esensial dalam tatanan kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara. 

 

Pilar-Pilar Moderasi Beragama dalam Pendidikan Kristen 

Pendidikan Kristen berperan strategis dalam menanamkan komitmen 

kebangsaan dan cinta tanah air tanpa membedakan agama. Ajaran utama tentang 

kasih universal menegaskan bahwa identitas kebangsaan adalah pemersatu yang 

melampaui batas iman. Perintah Kristus untuk “mengasihi sesamamu manusia 

seperti dirimu sendiri” menjadi dasar etis dan spiritual bagi sikap saling 

menghargai serta interaksi damai antar warga. Secara historis, pendidikan Kristen 

bukan hanya sarana pembinaan iman, tetapi juga wadah pembentukan nilai etika 

dan sosial bagi kehidupan pluralistik. Dengan demikian, lembaga pendidikan 

Kristen turut menciptakan masyarakat rukun dan stabil, di mana keberagaman 

menjadi kekuatan solidaritas nasional. 

Ajaran-ajaran dasar dalam Kekristenan mengenai kasih dan tanggung jawab 

sosial mendukung pembentukan komitmen kebangsaan yang kuat. Prinsip “kasih 

kepada sesama” sebagaimana diajarkan dalam Injil Matius memperluas 

pemahaman umat Kristen mengenai tanggung jawab terhadap kesejahteraan 

bersama. Ajaran ini mendorong individu untuk melayani dan peduli terhadap 

sesama, tanpa membedakan latar belakang keyakinan, sehingga tercipta rasa 

persatuan dan tanggung jawab kolektif dalam menjaga keutuhan bangsa. 

Pendidikan Kristen menumbuhkan semangat ini melalui program pelayanan 

masyarakat, inisiatif keadilan sosial, dan kegiatan sukarela yang melibatkan siswa 

dalam tindakan nyata untuk membantu orang lain. 24  Melalui keterlibatan aktif 

 
24 Welikinsi Welikinsi, “Peran Pendidikan Kristen dalam Membentuk Identitas dan Tujuan 

Hidup dalam Upaya Mengatasi Krisis Spiritual di Kalangan Pelajar,” Proceeding National 

Conference of Christian Education and Theology 2, no. 1 (2024): 39–50, 

doi:10.46445/nccet.v2i1.847. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 350 

dalam kehidupan sosial, peserta didik diajak untuk mengedepankan nilai-nilai 

inklusif yang memperkuat persatuan nasional. 

Selain itu, pendidikan Kristen memiliki peran penting dalam menanamkan 

nilai toleransi dengan menekankan kasih kepada sesama tanpa memandang latar 

belakang mereka. Kisah-kisah dalam Alkitab, seperti perumpamaan tentang orang 

Samaria yang baik hati, mengajarkan nilai kepedulian terhadap orang lain, bahkan 

terhadap mereka yang dianggap sebagai kelompok luar. Ajaran-ajaran ini 

membentuk pemahaman Kristen tentang toleransi yang tidak hanya sebatas 

penerimaan terhadap perbedaan, tetapi juga melibatkan penghargaan dan kasih 

aktif terhadap mereka yang berbeda keyakinan. Di lingkungan sekolah dan gereja, 

para pendidik Kristen secara aktif menciptakan suasana yang menekankan 

pentingnya menghormati keragaman. Melalui pembelajaran, diskusi, dan kegiatan 

lintas budaya, siswa diajak untuk mengenali dan menghargai tradisi keagamaan 

lain, yang merupakan aspek penting dalam kehidupan bermasyarakat di lingkungan 

multireligius. 

Nilai-nilai persaudaraan dan saling menghormati juga ditekankan dalam 

berbagai konteks pendidikan Kristen. Lembaga-lembaga Kristen berusaha 

membangun komunitas inklusif yang menyambut perbedaan dan mendorong 

kebersamaan. Peserta didik diajarkan untuk memandang sesama sebagai saudara 

dalam iman, dan rasa persaudaraan ini diperluas kepada umat dari agama lain. 

Dengan menanamkan nilai-nilai ini, pendidikan Kristen berkontribusi dalam 

membentuk budaya toleransi dan saling pengertian, yang memungkinkan individu 

dari latar belakang keagamaan berbeda untuk hidup berdampingan secara damai. 

Lingkungan semacam ini mendorong apresiasi terhadap keragaman serta membuka 

ruang bagi dialog antariman, sehingga mengurangi potensi konflik berbasis agama. 

Pendidikan Kristen berperan penting dalam menanamkan nilai antikekerasan 

dan perdamaian sebagai respons terhadap tantangan kekerasan berbasis agama. 

Ajaran tentang pengampunan, rekonsiliasi, dan damai, sebagaimana ditegaskan 

Yesus dalam Injil Matius “berbahagialah orang yang membawa damai,” menjadi 

fondasi utama. Melalui lokakarya perdamaian, dialog antaragama, dan pengabdian 

masyarakat, lembaga Kristen berupaya membentuk pribadi terbuka dan damai. 

Upaya ini membendung potensi konflik serta memperkuat harmoni dalam 

masyarakat multi religius. 

Akhirnya, pendidikan Kristen menekankan pentingnya penghormatan dan 

apresiasi terhadap tradisi budaya lokal, termasuk kearifan lokal, sebagai wadah di 

mana iman Kristiani bertumbuh dan berkembang. Kekristenan tidak seharusnya 

diposisikan secara antagonis terhadap budaya lokal, melainkan hadir secara 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

351 

dialogis untuk menemukan titik temu antara nilai-nilai Injil dan kearifan setempat. 

Hal ini sejalan dengan refleksi Richard H. Niebuhr mengenai empat sikap awal 

agama terhadap budaya dari penolakan hingga penerimaan yang menunjukkan 

bahwa penolakan total sering kali berimplikasi pada teralienasinya budaya dari 

masyarakatnya sendiri.25 Dalam konteks Indonesia, sikap yang menolak budaya 

lokal justru berpotensi menjadikan warisan budaya bangsa sebagai sesuatu yang 

asing di tanah kelahirannya. Oleh karena itu, pendidikan Kristen perlu 

menanamkan kesadaran bahwa iman yang otentik adalah iman yang mampu 

berdialog dan berakar dalam konteks budaya tempat ia hadir. Dengan demikian, 

penghargaan terhadap tradisi lokal bukan hanya memperkaya ekspresi iman 

Kristen, tetapi juga memperkuat identitas kebangsaan serta menciptakan harmoni 

dalam kehidupan multikultural.  

 

Peran Praktis Pendidikan Kristen dalam Implementasi Pilar Moderasi 

Beragama 

Pendidikan Kristen di sekolah berkontribusi penting dalam menanamkan nilai 

moderasi beragama. Kurikulum umumnya mengintegrasikan prinsip nasionalisme, 

toleransi, anti kekerasan, dan penerimaan tradisi dalam pembelajaran holistik. 

Melalui integrasi ini, siswa dibekali pemahaman dan keterampilan untuk hidup 

harmonis di masyarakat multi religius. 26  Ajaran kasih terhadap sesama, 

sebagaimana terdapat dalam Kitab Suci, menjadi dasar sikap cinta tanah air yang 

menghargai keragaman. Nilai moderasi diinternalisasi melalui berbagai mata 

pelajaran, seperti agama, etika, ilmu sosial, dan sejarah, sehingga siswa memahami 

pentingnya kerukunan dalam masyarakat majemuk. 

Pendekatan yang digunakan oleh sekolah Kristen dalam memperkenalkan 

nilai-nilai moderasi beragama mencakup diskusi interaktif, kegiatan kelompok, 

serta program pengabdian masyarakat yang mendorong pemahaman lintas iman. 

Aktivitas-aktivitas ini memberikan ruang bagi peserta didik untuk 

menginternalisasi konsep toleransi dan koeksistensi damai melalui pengalaman 

langsung. Sebagai contoh, penyelenggaraan sesi dialog antaragama di mana siswa 

dari latar belakang kepercayaan yang berbeda saling berbagi pengalaman dan 

pandangan menjadi salah satu sarana untuk membangun empati dan pemahaman 

yang mendalam. Inisiatif-inisiatif semacam ini membantu menciptakan lingkungan 

 
25  Kristian E.Y.M. Afi dkk., “Penguatan Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum 

Merdeka Belajar di Sekolah Menengah Teologi Kristen,” Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan 6, no. 4 

(2024): 2847–58, doi:10.31004/edukatif.v6i4.6918. 
26 Ibid. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 352 

inklusif, di mana perbedaan dipandang sebagai kekayaan bersama dan bukan 

sebagai sumber konflik. 

Di luar peran institusi pendidikan formal, gereja dan komunitas Kristen juga 

memainkan peranan penting dalam mendidik umat mengenai nilai-nilai moderasi 

beragama. Gereja memiliki peluang strategis untuk membentuk pola pikir dan 

sikap umat melalui khotbah, studi Alkitab, dan berbagai kegiatan gerejawi lainnya. 

Melalui pengajaran yang menekankan kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi, gereja 

dapat mengembangkan budaya damai dan saling menghormati antarumat 

beragama. Khotbah dapat difokuskan pada pentingnya memperluas kasih dan 

penghormatan terhadap pemeluk agama lain, dengan menekankan nilai-nilai 

kemanusiaan universal seperti keadilan dan belas kasih. Gereja juga dapat 

menyelenggarakan acara sosial dan program pelayanan masyarakat yang 

melibatkan kolaborasi lintas agama, seperti kegiatan sukarela bersama atau ibadah 

lintas iman yang bertujuan membangun relasi dan memperkuat pemahaman 

antarumat beragama. 

Program-program berbasis komunitas dalam konteks Kristen juga menjadi 

wahana efektif untuk menyemai pilar-pilar moderasi beragama. Banyak gereja 

terlibat dalam kegiatan yang menangani isu-isu kekerasan, kemiskinan, dan 

ketidakadilan, di mana nilai toleransi dan perdamaian menjadi sangat relevan. 

Melalui kegiatan ini, gereja menciptakan ruang pembelajaran sosial yang 

menumbuhkan solidaritas lintas iman demi kebaikan bersama. Selain itu, pelatihan 

mengenai resolusi konflik, komunikasi non-kekerasan, serta keterlibatan damai 

dalam situasi sosial yang penuh ketegangan dapat diadakan sebagai bagian dari 

upaya gereja untuk membentuk masyarakat yang lebih inklusif dan toleran. 

Program-program semacam ini mendukung terbentuknya tatanan sosial yang 

mengedepankan moderasi, menghindari kekerasan, dan menghargai keberagaman 

budaya serta agama. 

Dalam masyarakat multi religius, pendekatan pendidikan Kristen yang 

inklusif menjadi sangat penting. Pendekatan ini mencakup pengakuan dan 

penghargaan terhadap latar belakang keagamaan peserta didik yang beragam, 

sekaligus memberikan kerangka Kristen yang mendorong pemahaman terhadap 

tradisi iman lain. Pendidikan Kristen yang inklusif dapat dikembangkan melalui 

kurikulum dan metode pengajaran yang mendukung dialog antaragama, 

pemahaman budaya, dan penghormatan terhadap pluralitas agama. Guru dapat 

memanfaatkan berbagai sumber pembelajaran, termasuk teks keagamaan dari 

berbagai tradisi, untuk memperluas wawasan peserta didik mengenai nilai-nilai 

moderasi beragama. Fokus pada nilai-nilai bersama seperti kasih, keadilan, dan 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

353 

belas kasih memungkinkan peserta didik untuk melihat kesamaan yang 

menyatukan umat manusia lintas agama.27 Pendekatan ini tidak hanya memperkuat 

kapasitas siswa untuk berinteraksi secara konstruktif dalam konteks multikultural, 

tetapi juga menumbuhkan rasa kebersamaan dan tanggung jawab sebagai warga 

dunia yang menjunjung tinggi perdamaian dan keberagaman. 

Dalam praktiknya, pendidikan Kristen mengimplementasikan berbagai 

program konkret untuk mewujud nyatakan empat pilar moderasi beragama. Pilar 

komitmen kebangsaan diwujudkan melalui kegiatan pembelajaran Pancasila 

berbasis iman, pengibaran bendera setiap minggu, serta doa bersama bagi bangsa. 

Pilar toleransi dijalankan lewat program dialog lintas iman, kunjungan ke rumah 

ibadah agama lain, dan kerja sama sosial antar sekolah berbeda agama. Pilar anti-

kekerasan diterapkan melalui pendidikan karakter berbasis kasih, kampanye anti-

bullying, serta mediasi damai dalam penyelesaian konflik di sekolah. Sementara 

itu, penerimaan terhadap tradisi dikembangkan lewat perayaan hari-hari besar 

nasional dan budaya lokal, pengintegrasian seni dan musik tradisional dalam 

kegiatan sekolah, serta refleksi iman yang selaras dengan kearifan lokal. Melalui 

program-program tersebut, pendidikan Kristen bukan hanya mentransmisikan 

ajaran agama, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama 

sebagai bekal nyata untuk membangun masyarakat yang inklusif, harmonis, dan 

berkeadilan. 

 

Tantangan dalam Mengimplementasikan Pilar Moderasi Beragama melalui 

Pendidikan Kristen 

Implementasi pilar-pilar moderasi beragama melalui pendidikan Kristen 

menghadapi berbagai tantangan, baik dari dalam komunitas Kristen sendiri maupun 

dari lingkungan eksternal yang lebih luas. Tantangan internal yang cukup menonjol 

adalah keberadaan sikap eksklusif dan kurangnya pemahaman yang mendalam 

mengenai pentingnya moderasi beragama. Dalam sebagian kelompok Kristen, 

masih ditemukan kecenderungan untuk memandang agama lain dengan kecurigaan, 

yang pada akhirnya melemahkan nilai-nilai dasar toleransi dan penerimaan. 

Beberapa interpretasi teologis yang sempit juga berpotensi membentuk pandangan 

yang kurang terbuka terhadap keragaman agama, sehingga menghambat 

kemampuan untuk membangun hubungan damai dan inklusif dengan pemeluk 

agama lain. Dalam konteks tertentu, bahkan terdapat penyebaran ideologi radikal 

 
27  Immanuel Lando Manalu dkk., “Model Pendidikan Agama Kristen dalam 

Mengembangkan Masyarakat Majemuk di Indonesia,” Indonesia Journal of Religious 6, no. 1 

(2023): 45–57, doi:10.46362/ijr.v6i1.29. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 354 

yang mengakar pada pemahaman sempit terhadap ajaran agama, sehingga 

menimbulkan perpecahan dan memperkuat konflik antarumat beragama.28 Untuk 

mengatasi hambatan ini, diperlukan pengembangan kerangka teologi yang lebih 

inklusif dan terbuka terhadap keragaman sebagai bagian dari ciptaan Tuhan. 

Selain itu, kurangnya pendidikan yang secara eksplisit membahas moderasi 

beragama menjadi tantangan serius bagi komunitas Kristen. Banyak yang belum 

memahami konsep ini atau menganggapnya kurang relevan, sehingga nilai 

moderasi sulit diintegrasikan dalam pendidikan. Para pendidik kerap mengalami 

kesulitan menyampaikan prinsip nasionalisme, toleransi, anti kekerasan, dan 

penerimaan keberagaman jika belum memiliki pemahaman yang memadai. Karena 

itu, peningkatan kapasitas guru dan pemimpin gereja sangat diperlukan. Dengan 

pemahaman yang baik, mereka dapat menginternalisasi moderasi beragama sebagai 

bagian iman Kristen dan menanamkannya dalam kurikulum serta praktik 

pendidikan sehari-hari. 

Tantangan eksternal pendidikan Kristen dalam menanamkan moderasi 

beragama muncul terutama dalam interaksi dengan komunitas non-Kristen di 

masyarakat multi religius. Tidak semua kelompok memiliki pemahaman atau sikap 

terbuka terhadap nilai moderasi, bahkan upaya pendidikan Kristen mendorong 

dialog dan toleransi kadang disalah pahami sebagai proselitisme, yang dapat 

memicu ketegangan dan menghambat saling pengertian. Oleh karena itu, 

transparansi tujuan serta penegasan bahwa inisiatif lintas agama berlandaskan 

penghargaan tulus terhadap keberagaman menjadi sangat penting. Di sisi lain, 

dinamika sosial-politik seperti diskriminasi agama, konflik sejarah, dan perbedaan 

budaya turut memperkuat resistensi terhadap pesan damai yang dibawa pendidikan 

Kristen, terutama dalam lingkungan yang sarat prasangka. Untuk mengatasinya, 

reformasi internal saja tidak memadai; diperlukan kolaborasi dengan pemimpin 

agama lintas iman melalui dialog komunitas, program bersama, dan upaya 

mengatasi akar intoleransi. Langkah-langkah ini penting untuk menciptakan ruang 

sosial yang kondusif bagi pertumbuhan nilai moderasi beragama. 

Dengan demikian, implementasi pilar moderasi beragama dalam pendidikan 

Kristen membutuhkan strategi yang komprehensif, yang mencakup perubahan 

paradigma internal, peningkatan kompetensi pendidik, serta keterlibatan aktif 

dalam dialog dan kerja sama lintas iman. Hambatan yang kerap muncul adalah 

adanya kecenderungan sebagian kalangan Kristen untuk memandang tradisi lokal 

sebagai sesuatu yang bertentangan dengan iman, sehingga berpotensi menimbulkan 

 
28 Ibid. 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

355 

sikap eksklusif terhadap budaya setempat. Hal ini penting untuk menciptakan 

masyarakat yang tidak hanya toleran terhadap perbedaan, tetapi juga mampu 

merayakan keragaman sebagai kekayaan yang memperkuat kohesi sosial 

 

Simpulan 

Pendidikan Kristen, sebagai institusi yang berfungsi membentuk karakter dan 

menanamkan nilai moral, memiliki peran strategis dalam menginternalisasi empat 

pilar moderasi beragama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan 

penerimaan terhadap tradisi. Melalui integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam 

kurikulum, pembinaan pendidik, serta pengembangan kerja sama lintas iman, 

pendidikan Kristen mampu menghadirkan ruang dialog yang konstruktif bagi umat 

beragama. Lebih jauh, pendidikan ini tidak hanya membekali peserta didik dengan 

pemahaman teologis, tetapi juga mengembangkan kesadaran sosial untuk hidup 

berdampingan secara damai di tengah keberagaman. Dalam konteks masyarakat 

multireligius Indonesia, pendekatan ini memperkuat rasa kebangsaan sekaligus 

memperluas horizon keberagamaan yang inklusif dan berkeadaban. Lebih dari 

sekadar sarana pembinaan iman, pendidikan Kristen berfungsi sebagai instrumen 

kultural dan sosial yang mendukung terwujudnya kohesi sosial dan stabilitas 

nasional. Dengan menanamkan nilai kasih, pengampunan, serta penghargaan 

terhadap perbedaan, pendidikan Kristen mendorong lahirnya individu-individu 

yang mampu merangkul pluralitas tanpa kehilangan identitas religiusnya. Sikap 

terbuka terhadap keragaman ini menjadi kunci dalam menciptakan harmoni 

antarkelompok, mereduksi potensi konflik, dan membangun masa depan bangsa 

yang damai dan berkeadilan. Dengan demikian, penguatan peran pendidikan 

Kristen dalam kerangka moderasi beragama merupakan langkah strategis dalam 

menghadapi tantangan pluralisme sekaligus mewujudkan masyarakat Indonesia 

yang inklusif, rukun, dan berdaya saing. 

 

Daftar Pustaka 

Achmad Zainul Arifin. “Implementasi Toleransi Umat Beragama: Telaah 

Hubungan Islam dan Kristen di Durensewu Pasuruan Jawa Timur.” Satya 

Widya: Jurnal Studi Agama 4, no. 1 (2021), 81–95. 

https://doi.org/10.33363/swjsa.v4i1.472. 

Adami, Febri Fauzia, and Siti Hawa Lubis. “Kapital Sosial Moderasi Beragama” 8, 

no. 1 (2024), 52–60. https://doi.org/10.47006/attazakki.v8i1.21328. 

Afi, Kristian E.Y.M., Maglon Ferdinand Banamtuan, Doni Ariani Leowandri Liu, 

Deviana Sibulo, and Fidelia Marhsa Sodak. “Penguatan Nilai Moderasi 

Beragama dalam Kurikulum Merdeka Belajar di Sekolah Menengah Teologi 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 356 

Kristen.” Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan 6, no. 4 (2024), 2847–2858. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.6918. 

Amrin, Mas’udatul Fitriyah, John Sihar Manurung. “Memperkuat Harmonisasi dan 

Kerukunan Umat Beragama: Kunci untuk Pembangunan Sosial yang 

Berkelanjutan.” JPI: Jurnal Pemuda Indonesia 1, no. 1 (2024), 1–8. 

Ekoprojo, Herman Sjahthi Wibowo, Markus. “Pendidikan Kristen Membentuk 

Karakter dan Nilai-Nilai Kristus dalam Konteks Modern.” DIDASKALIA : 

Jurnal Pendidikan Agama Kristen 5 (2024), 15–28. 

https://doi.org/10.51667/djpk.v5i1.1800. 

Eunike Gracia Rumabutar, Intan Sari Deli Sidabutar, Ayu Nopita Sigalingging, 

Monika Adi, Tiurma Berasa. “Peran Pendidikan Agama Kristen pada Dewasa 

Awal dalam Membangun Kesadarang Spiritual di Era Modern.” Pediaqu : 

Jurnal Pendidikan Sosial dan Humanior 4, no. 1 (2025), 1472–1487. 

Faridah, Sitti, Fauzia Gustarina Cempaka Timur, Moch Afifuddin, Program Studi 

Peperangan Asimetris, Fakultas Strategi Pertahanan, Universitas Pertahanan 

Republik Indonesia, Kabupaten Bogor, and Provinsi Jawa Barat. “Karakter 

Bangsa dan Bela Negara: Menumbuhkan Identitas Kebangsaan dan 

Komitmen Nasionalisme.” Jurnal Kewarganegaraan 7, no. 2 (2023), 2532–

2539. https://doi.org/10.31316/jk.v7i2.5863. 

Feri Simanjuntak. “Peran Guru Agama Kristen dalam Memelihara Kerukunan 

Umat Beragama di DKI Jakarta.” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 

6, no. 1 (2023), 124–129. https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i1.17641. 

Lukman Ismail, Yulfa Lumbaa, Novia Damayanti, Fauziah Ainun Jariah, Dahniar 

Nur, and Fahiratun Afiat Muizunzilah. “Meretas Jalan Damai Pandangan 

Terhadap Penyelesaian Konflik Antar Agama.” Aksiologi : Jurnal 

Pendidikan dan Ilmu Sosial 5, no. 1 (2024), 83–90. 

https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.187. 

Manalu, Immanuel Lando, Sutrisno Sutrisno, Lista Valentina, Wahyu Bintoro, and 

Damaria Pasaribu. “Model Pendidikan Agama Kristen dalam 

Mengembangkan Masyarakat Majemuk di Indonesia.” Indonesia Journal of 

Religious 6, no. 1 (2023), 45–57. https://doi.org/10.46362/ijr.v6i1.29. 

Niebuhr, H. Richard. Kristus dan Kebudayaan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1946. 

Nurlaili, Fitriana, Cut Ulfa Millah, and Elya Munawarah Nasution. “Moderasi 

Beragama di Indonesia: Konsep Dasar dan Pengaruhnya.” Moderation : 

Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (20214), 19–24. 

https://doi.org/10.47766/moderation.v1i1.2707. 

Nusa, Silvester, and Yakobus Markus Theedens. “Membangun Sikap Moderasi 

Beragama dan Berorientasi Pada Anti Kekerasan Melalui Dialog.” Edukatif : 

Jurnal Ilmu Pendidikan 4, no. 3 (2022), 4208–4220. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i3.2789. 

Presiden, Peraturan. “Peraturan Presiden Republik Indonesia No. 58 Tahun 2023, 

Tentang Penguatan Moderasi Beragama dengan Rahmat Tuhan Yang Maha 



Iplementasi Nilai Moderasi, ... (Amirrudin Zalukhu) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

357 

Esa.” Jakarta: Sekretariat Negara Republik Indonesia, 2023. 

Rezeki Putra Gulo, Nelci Mbelanggedo, Seprianus L. Padakari. “Membentuk 

Identitas Kristen Yang Toleran: Pendidikan Moderasi Beragama Sebagai 

Pilar Kebhinekaan.” Jurnal Teologi Amreta 8, no. 1 (2024), 1–27. 

Simatupang, Jhonnedy Kolang. “Peran Pendidikan Agama Kristen Terhadap Upaya 

Moderasi Beagama Pada Multikulturalisme Peserta Didik Yayasan Rumah 

Belajar Baba.” Voice Of Wesley: Jurnal Ilmiah Musik dan Agama 8, no. 1 

(2024), 43–52. https://doi.org/10.36972/jvow.v8i1.262. 

Soenjoto, Wening Purbatin Palupi. “Eksploitasi Politik Identitas Terhadap Identitas 

Politik pada Generasi Milenial Indonesia di Era 4.0.” Journal of Islamic 

Studies and Humanities 4, no. 2 (2019), 187–217. 

https://doi.org/10.21580/jish.42.5223. 

Wahid, Abdul. “Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam: 

Implementasi dalam Pendidikan Multikultural di Indonesia.” Scholars 2, no. 

1 (2024), 29–36. https://doi.org/10.31959/js.v2i1.2367. 

Welikinsi, Welikinsi. “Peran Pendidikan Kristen dalam Membentuk Identitas dan 

Tujuan Hidup dalam Upaya Mengatasi Krisis Spiritual di Kalangan Pelajar.” 

Proceeding National Conference of Christian Education and Theology 2, no. 

1 (2024), 39–50. https://doi.org/10.46445/nccet.v2i1.847. 

Zaprulkhan, Zaprulkhan. “Dialog dan Kerjasama Antar Umat Beragama dalam 

Perspektif Nurcholish Madjid.” Mawa’Izh: Jurnal Dakwah dan 

Pengembangan Sosial Kemanusiaan 9, no. 2 (2018), 154–177. 

https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.783. 

Sarfia, Anwar Three Millenium Waruwu, Johanes Kurniawan, Timotius Tan. 

“Sikap Etis Kristen Terhadap Konflik Agama di Indonesia.” Matheteuo 4, no. 

2 (2024), 1–11. https://doi.org/10.52960/m.v4i2. 

Siregar, Aisyah Rafiqah Azla, Nur Afni Pulungan, Abu Syahrin, dan Vania Daffa 

Y. Daulay. “Peran Pendidikan Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama di Sekolah SMK Maju Secanggang Desa Teluk.” JAHE: Jurnal 

Akuntansi Hukum dan Edukasi 1, no. 2 (Oktober 2024), 506–511. 

https://doi.org/10.57235/jahe.v1i2.3795. 

Wahyuna, Azizunnisak Hidayati, Giyoto, Islah, dan Joko Purnomo. “Implementasi 

Nilai Moderasi Beragama sebagai Dasar Pendidikan Karakter Anak.” Al 

Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 19, no. 2 (2024), 

945-957. https://doi.org/10.35931/aq.v19i2.4794.   

 

 


