Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika

Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) e-ISSN: 2621-8135
http://www_stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei p-1SSN: 2621-8151
Vol. 8 No.2 (Des. 2025) him: 320-338 DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.664
Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu

Tafsir Ekoteologis atas Ritual Manuan Raja ni Duhutduhut
dalam Adat Kematian Batak Toba

Liner Mersia SihombingV”
1) Sekolah Tinggi Filsasfat Theologi Jakarta, Indonesia
*) Email: linermersiasihombing@gmail.com

Diterima: 07 Mei 2025 Direvisi: 23 Juli 2025 Disetujui: 01 Agustus 2025

Abstract

The global ecological crisis not only causes physical environmental damage
but also reflects humanity's spiritual disconnection from the earth as a sacred
home. This article explores the traditional rite of manuan raja ni duhutduhut from
the Toba Batak saur matua death tradition as a form of ecological liturgy that
unites body, land, and spirituality. This research uses a symbolic hermeneutics
approach with a literature review of traditional texts and ecotheological theories
from Ronald L. Grimes, Sallie McFague, Leonardo Boff, and Thomas Laqueur. The
analysis shows that the act of planting trees in this rite is not merely a symbol of
respect for ancestors but also a form of spiritual participation in ecological
regeneration. This article proposes a reinterpretation of the rite as a liturgical
practice of planting memories that is inclusive and contextual. The implication is
that local Toba Batak spirituality has the potential to contribute to the restoration
of the relationship between humans and the earth, while also being an expression
of ecological faith in response to the global ecological crisis.

Keywords: Eco-Theology; Ecological Liturgy; Manuan Raja ni Duhutduhut; Saur
Matua; Spiritual Ecology.

Abstrak

Krisis ekologis global tidak hanya menyebabkan kerusakan lingkungan fisik,
tetapi juga mencerminkan keterputusan spiritual manusia dari bumi sebagai rumah
yang sakral. Artikel ini menelusuri ritus adat manuan raja ni duhutduhut dari
tradisi kematian saur matua Batak Toba sebagai bentuk liturgi ekologis yang
menyatukan tubuh, tanah, dan spiritualitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan
hermeneutika simbolik dengan studi pustaka terhadap teks adat dan teori

Copyright©2025, Liner Mersia Sihombing | 320
Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei

Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 321

ekoteologi dari Ronald L. Grimes, Sallie McFague, Leonardo Boff, dan Thomas
Laqueur. Hasil analisis menunjukkan bahwa tindakan menanam pohon dalam ritus
ini bukan sekadar simbol penghormatan terhadap leluhur, tetapi juga bentuk
partisipasi  spiritual dalam regenerasi ekologis. Artikel ini mengusulkan
reinterpretasi ritus tersebut sebagai praktik liturgi tanam kenangan yang bersifat
inklusif dan kontekstual. Implikasinya, spiritualitas lokal Batak Toba memiliki
potensi kontribusi terhadap pemulihan relasi manusia dan bumi, sekaligus menjadi
ekspresi iman ekologis dalam merespons krisis ekologi global.

Kata-Kata Kunci: Ekoteologi; Liturgi Ekologis; Manuan Raja ni Duhutduhut;
Saur Matua,; Spiritualitas Bumi.

Pendahuluan

Krisis ekologis global tidak lagi hanya menjadi isu teknis atau sains
lingkungan, tetapi telah merambah dimensi spiritual kehidupan manusia modern.
Seiring dengan meningkatnya suhu bumi, punahnya spesies, dan rusaknya
ekosistem, Leonardo Boff menyatakan bahwa krisis ini mencerminkan terputusnya
manusia dari bumi sebagai rumah sakral yang hidup. Paradigma peradaban modern
yang menempatkan alam sebagai objek eksploitatif dianggap menjadi akar krisis
ini, karena merusak relasi mendalam antara manusia dan ciptaan.® Tidak sedikit
pemikir di Indonesia juga menyoroti bahwa krisis ekologis merupakan kegagalan
cara pandang manusia yang mengutamakan keuntungan dan dominasi atas harmoni
dengan alam.? Boff menguraikan bahwa krisis ekologis sejatinya merupakan Krisis
cara manusia memahami tempatnya di dalam alam semesta, dan karena itu
membutuhkan pemulihan relasi spiritual yang menyentuh dimensi terdalam
kesadaran manusia atas bumi.® Senada dengan itu, Panu Pihkala menegaskan
bahwa banyak individu dan komunitas mengalami bentuk kesedihan ekologis
(ecological grief), yakni perasaan duka yang timbul dari kerusakan lingkungan dan
punahnya kehidupan, sebagai gejala spiritualitas yang terluka.# Dalam konteks

! Boff Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Maryknoll, New York: Orbis Books
(Catholic Foreign Mission Society of America), 1997):5-9.

2 Lailiy Muthmainnah, Rizal Mustansyir, dan Sindung Tjahyadi, “Kapitalisme, Krisis
Ekologi, dan Keadilan Intergenerasi: Analisis Kritis atas Problem Pengelolaan Lingkungan Hidup di
Indonesia,”  Mozaik  Humaniora 20, no. 1 (31  Agustus 2020): 57-69,
d0i:10.20473/mozaik.v20i1.15754.

3 Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor: 9-11.

4 Panu Pihkala, “Ecological Grief, Religious Coping, and Spiritual Crises: Exploring Eco-
Spiritual Grief,” Pastoral Psychology 74, no. 1 (Februari 2025): 69-96, doi:10.1007/s11089-024-
01158-3.



322 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

tersebut, spiritualitas ekologis menjadi penting bukan hanya sebagai wacana
teologis, tetapi sebagai respons eksistensial terhadap penderitaan bumi.

Dalam masyarakat Batak Toba, salah satu ritual penting dalam upacara
kematian adalah manuan raja ni duhutduhut (secara harfiah: menanam raja dari
tumbuh-tumbuhan), yaitu tindakan menanam unsur-unsur tumbuhan suci di atas
makam almarhum. Ritual ini dilakukan sebagai bagian dari sijagaron, yaitu
rangkaian ritus adat kematian yang mengandung simbol-simbol kehidupan seperti
padi, hariara (pohon ara), baringin (pohon beringin), andong, bakung putih,
gladiol, serai, pimping, enau muda, telur ayam kampung, dan biji kemiri. Setiap
elemen ini melambangkan nilai-nilai hidup yang diwariskan mulai dari keberkahan,
keteguhan, hingga cinta lintas generasi. Ritus manuan raja ni duhutduhut hanya
dijalankan ketika seseorang wafat dalam status saur matua dan saur matua bulung,
yaitu posisi sosial tertinggi dalam adat Batak Toba: seseorang yang telah menikah,
memiliki anak dan cucu (bahkan cicit), dan telah menjalani seluruh siklus tanggung
jawab adat dalam komunitas.® Dalam konteks ini, yang ditanam bukan hanya
pohon (seperti hariara dan beringin), tetapi juga bunga dan tanaman simbolik lain
dari sijagaron, sebagai simbol regenerasi hidup dan penghormatan tertinggi kepada
almarhum.® Dengan demikian, manuan raja ni duhutduhut bukanlah pelengkap
seremonial semata, melainkan ritus sakral yang menyatukan tubuh, tanah, dan
spiritualitas dalam regenerasi budaya dan kosmologis Batak Toba.

Kajian-kajian sebelumnya terhadap adat kematian Batak Toba cenderung
bersifat deskriptif, antropologis, semiotik, atau sosiologis. Harisan Boni meneliti
perubahan sosial dalam praktik upacara kematian sebagai respons terhadap
modernisasi di Medan, menunjukkan bagaimana adat mengalami adaptasi
struktural tanpa menyinggung kedalaman simboliknya.” Fani Elray Tampubolon
mengkaji nilai-nilai etis dalam ritus manampe, salah satu bagian dari ritual
kematian Batak Toba, namun tidak secara khusus membahas manuan raja ni
duhutduhut.® Sementara itu, Christina Panggabean dan Robert Sibarani menyoroti
makna simbolik dari unsur sijagaron, namun tetap memposisikan ritus tanam

> Yehezkiel Sigalingging, “Sijagaron dalam Adata Batak Toba,” 2019: 6-7,
https://www.academia.edu/41093275/Siajagaron_dalam_adat_Batak_Toba.

8 lbid.

7 Firmando, Harisan Boni, “Perubahan Sosial dalam Upacara Adat Kematian pada Etnis
Batak Toba di Kota Medan” (Tesis Magister, Universitas Sumatera Utara, 2018), 57-107, Repositori
Institusi USU, http://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/5010.

8 Fani Elray Tesalonika Tampubolon, “Kajian Etis Teologis Terhadap Tradisi Manampe
dalam Upacara Adat Kematian Batak Toba” 4 (2025): 3694—-37009.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 323

sebagai elemen penutup tanpa tafsir teologis lebih lanjut.® Dengan demikian, belum
terdapat kajian yang secara eksplisit menafsir ritus manuan raja ni duhutduhut
sebagai tindakan regeneratif spiritual dan liturgi ekologis. Pernyataan ini membuka
kemungkinan untuk membaca ritus tersebut tidak semata sebagai kewajiban adat,
melainkan sebagai narasi simbolik yang dapat ditafsir ulang dalam konteks
spiritualitas ekologis.

Dalam tradisi masyarakat Yoruba di Afrika Barat, keterhubungan spiritual
antara manusia dan alam terwujud dalam penghormatan terhadap elemen-elemen
kosmis seperti pohon, tanah, dan air. Paul-Kolade Tubi mencatat bahwa kosmologi
Yoruba tidak memisahkan yang spiritual dari yang ekologis; segala yang ada di
alam dianggap hidup dan memiliki dimensi ilahi. Ritual kematian di kalangan
Yoruba sering melibatkan penghormatan terhadap pohon dan tanah sebagai sarana
mengantar arwah kembali kepada siklus alam semesta.® Dalam perspektif ini,
tindakan ekologis seperti menanam atau merawat alam bukan hanya kegiatan
praktis, tetapi juga ritus spiritual yang menyentuh Kketeraturan kosmik dan
keberlanjutan antar generasi. Konsepsi ini sejalan dengan semangat regeneratif
yang terkandung dalam manuan raja ni duhutduhut, di mana pohon ditanam
sebagai bentuk kesatuan antara yang hidup, yang mati, dan bumi sebagai rumah
bersama.

Sementara itu, dalam tradisi liturgi Kristen kontemporer, muncul gerakan
natural burial atau penguburan ekologis yang berkembang sebagai respons
terhadap industrialisasi pemakaman dan degradasi lingkungan. Benjamin M.
Stewart menunjukkan bahwa bentuk pemakaman ini tidak menggunakan formalin,
peti kedap udara, atau lapisan beton, melainkan memungkinkan tubuh kembali ke
tanah dalam keadaan alami. Di beberapa komunitas Kristen, proses penguburan
bahkan dilengkapi dengan penanaman pohon memorial sebagai bagian dari liturgi.
Dalam pemaknaan teologis, pengembalian tubuh ke bumi dipahami sebagai bentuk
persekutuan dengan ciptaan dan partisipasi dalam karya penebusan ekologis. !
Liturgi ini diposisikan sebagai ibadah yang mengakui bahwa tubuh manusia berasal

% Christina Rayani Panggabean dan Robert Sibarani, “Tradisi Sijagaron pada Upacara
Kematian Saur Matua di Kabupaten Toba,” Journal of Language Development and Linguistics
(JLDL) 1, no. 1 (2022): 45-54, doi:10.55927.

10 Paul-Kolade Tubi, “Afroecology of Traditional African Societies: An Anthropology of
Ecotheology, Ecophilosophy and Ecospirituality of the Yoruba,” Ochendo: An African Journal of
Innovative Studies 1, no. 1 (2020): 106-26.

11 Benjamin M. Stewart, “Committed to the Earth: Ecotheological Dimensions of Christian
Burial Practices,” Liturgy 27, no. 2 (April 2012): 6272, doi:10.1080/0458063X.2012.638794.



324 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

dari tanah dan kepada tanah ia akan kembali sebuah pengakuan iman yang ekologis
dan eskatologis sekaligus.

Kedua praktik tersebut di atas, dari masyarakat Yoruba maupun komunitas
Kristen ekoteologis, menunjukkan bahwa tindakan ekologis dalam kematian bukan
hanya sebuah simbol, tetapi bagian dari spiritualitas yang mengakar pada
pemahaman relasional antara manusia dan alam. Dalam terang ini, ritus manuan
raja ni duhutduhut memperoleh makna baru sebagai bagian dari jaringan liturgi
regeneratif global, di mana menanam pohon bukan hanya penghormatan terhadap
almarhum, tetapi juga tindakan teologis yang mengafirmasi kehidupan, merawat
bumi, dan menyatukan tubuh manusia dengan tanah dalam kasih yang
menyembuhkan.

Dari kekosongan tersebut di atas muncul refleksi yang lebih dalam atas
makna dan cakupan regenerasi dalam ritus tersebut. Ritus manuan raja ni
duhutduhut umumnya hanya disebut sekilas sebagai bagian dari rangkaian
sijagaron, tanpa mendapat perhatian mendalam sebagai tindakan simbolik yang
mengandung potensi spiritual dan ekologis. Simbolisasi pohon dalam ritus manuan
raja ni duhutduhut menandakan regenerasi kehidupan dan kesinambungan antar
generasi. Namun, jika pohon dimaknai sebagai lambang keberlanjutan dan
pemulihan relasi dengan alam, muncul pertanyaan yang layak diajukan: apakah
regenerasi ekologis hanya layak diberikan kepada kematian yang dianggap
sempurna? Bagaimana dengan mereka yang meninggal sebelum menikah, tanpa
keturunan, atau dalam usia muda? Pertanyaan ini bukan ditujukan untuk merombak
atau menggugat sistem nilai adat, melainkan untuk membuka ruang tafsir terhadap
makna regeneratif pohon sebagai tindakan spiritual yang dapat berbicara
melampaui batasan status sosial atau struktur ritual yang mapan. Dalam semangat
ini, tindakan menanam pohon dapat dimaknai sebagai partisipasi dalam proses
penyembuhan bumi, yang relevan tidak hanya secara kultural, tetapi juga spiritual
dalam menghadapi krisis ekologis ini.*?

Sebagai respons atas pertanyaan regenerasi yang terbatas secara struktural,
tulisan ini menawarkan tafsir terhadap tindakan manuan raja ni duhutduhut sebagai
sebuah liturgi ekologis, di mana penanaman pohon bukan hanya menjadi simbol
penghormatan terhadap orang yang meninggal, tetapi juga sebagai tindakan
spiritual yang menyatukan tubuh manusia, tanah, dan kehidupan. Dalam
pemahaman tersebut, semangat regeneratif yang terkandung dalam ritual adat
tersebut dapat diadopsi secara lebih luas, tanpa harus dibatasi oleh usia, status

12| eonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 8-9.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 325

pernikahan, atau lokasi pemakaman. Penanaman pohon dapat menjadi bentuk
kesaksian iman ekologis yang dilakukan oleh siapa saja yang berduka, di mana
saja, sebagai partisipasi aktif dalam merawat bumi dan mengenang kehidupan yang
telah berlalu. Artikel tidak bermaksud menggantikan ritus adat Batak Toba, tetapi
menghidupi ulang makna terdalamnya dalam kerangka yang lebih terbuka. Penulis
berdiri dalam keyakinan bahwa spiritualitas yang berpihak pada bumi bukanlah
pengingkaran tradisi, melainkan kelanjutan dari hikmat leluhur yang menyatu
dengan semesta. Tafsir ini disusun dengan semangat pembacaan Kkreatif atas
pemikiran Leonardo Boff tentang spiritualitas ekologis yang menyembuhkan relasi
manusia dengan bumi.3

Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan pendekatan tafsir kualitatif berbasis
hermeneutika simbolik, dengan posisi penulis sebagai outsider-insider: terhubung
dengan budaya Batak Toba secara kultural, namun tidak menjadikan identitas
personal sebagai dasar otoritas tafsir. Penelitian dilakukan melalui studi Pustaka
terhadap teks-teks Batak Toba, serta literatur sekunder berupa tesis, artikel
etnografi, dan karya-karya teologis ekologis. Analisis dilakukan dengan membedah
makna simbolik dari ritus manuan raja ni duhutduhut menggunakan teori-teori
yang berfungsi sebagai alat tafsir, yaitu konsep ritual sebagai Tindakan tubuh dari
Ronald L. Grimes,* pemahaman dunia sebagai tubuh llahi dari Sallie McFague,
Spiritualitas ekologis dari Leonardo Boff, dan gagasan memorial hidup dari
Thomas Laqueur.® Alur penulisan dimulai dari pembingkaian krisis ekologis
global dan adat kematian Batak Toba, dilanjutkan dengan analisis tafsir simbolik
terhadap struktur ritus dan tindakan menanam pohon, kemudian diakhiri dengan
tawaran makna regeneratif yang bersifat inklusif tanpa menggantikan sistem nilai
adat.

Hasil dan Pembahasan

Struktur Kematian dan Simbol Regeneratif Pohon dalam Adat Batak Toba
Dalam sistem adat Batak Toba, kematian tidak dipandang sebagai peristiwa

yang setara bagi semua orang. Menurut Fani Elray Tampubolon, kematian dalam

3 bid.

4 Ronald L. Grimes, The Craft of Ritual Studies (Oxford; New York: Oxford University
Press, USA, 2013),1-432.

15 Thomas Walter Laqueur, The Work of the Dead: A Cultural History of Mortal Remains
(Princeton  (N. J.):  Princeton  University  Press, 2015), 133-37, https://annas-
archive.org/md5/55f5f9ed7afd7c264bb8124f41fc4e9f.



326 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

tradisi Batak Toba tidak hanya menandai akhir biologis, tetapi merupakan momen
puncak yang merefleksikan pencapaian nilai-nilai hidup Batak, yaitu hamoraon
(kekayaan), hagabeon (keturunan), dan hasangapon (kehormatan). Kematian ideal
yang mewujudkan ketiganya dikenal sebagai saur matua, dan hanya pada tingkat
inilah ritus adat kematian seperti tortor (tarian), gondang (ansambel orang Batak
Toba), dan manuan raja ni duhutduhut dijalankan secara lengkap.'® Dalam
kerangka ini, kematian adalah peralihan kosmis dari dunia sosial ke dalam
komunitas arwah, dan dengan demikian ritual kematian menjadi jembatan sakral
antara yang hidup dan yang telah mendahului.

Kematian diklasifikasikan secara berjenjang berdasarkan usia dan capaian
hidup seseorang. Dalam karya ilmiahnya Harisan Boni menyebutkan kematian bayi
dikenal sebagai mate posoposo, anak-anak sebagai mate dakdanak, remaja sebagai
mate bulung, dan dewasa yang belum menikah sebagai mate ponggol dan semua
klaifikasi kematian tersebut dipandang sebagai kematian yang belum mencapai
tahapan sosial tertentu yang dihormati secara adat. Perlakuan adat terhadap mereka
bersifat terbatas, seperti pemberian ulos saput (kain penutup jenazah), diiringi
ibadah sederhana dan ucapan duka dari kerabat, tanpa iringan gondang (musik
ansambel sakral Batak Toba), tortor (tarian), atau upacara adat penuh. Bahkan
dalam jamuan duka (mangan indahan sipaetpaet) makanan yang disajikan oleh
kerabat yakni makanan tanpa bumbu hanya garam dan seadanya karena suasana
dianggap sangat pahit, seperti empedu.'’

Status saur matua merupakan Klasifikasi kematian yang paling dihormati.
Gelar tersebut hanya diberikan kepada seseorang yang telah menikah, memiliki
anak laki-laki dan Perempuan, cucu dari anak laki-laki dan Perempuan, bahkan
cicit, serta telah menunaikan tanggung jawab sosialnya secara penuh dalam
komunitas adat.'® Secara simbolik status saur matua tidak hanya menceritakan
berakhirnya hidup biologis, tetapi pencapaian “keutuhan kosmik™ di mana individu
bersatu dengan seluruh dimensi relasi: keluarga, leluhur, dan kosmos Batak Toba.

16 Tampubolon, “Kajian Etis Teologis Terhadap Tradisi Manampe dalam Upacara Adat
Kematian Batak Toba.”

17 Firmando, Harisan Boni, ‘“Perubahan Sosial dalam Upacara Adat Kematian pada Etnis
Batak Toba di Kota Medan” (Tesis Magister, Universitas Sumatera Utara, 2018): 76,
http://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/5010.

18 Dina Astuty and Indrayuda, “The Representation Study of Educational Value in Saur
Matua Customs at the Death Ceremony as the Identity of Batak Toba Community in Bukittinggi
City,” in Proceedings of the Eighth International Conference on Languages and Arts (ICLA-2019)
(Presented at the Eighth International Conference on Languages and Arts (ICLA-2019), Negeri
Padang, Indonesia: Atlantis Press, 2020): 365-369, https://www.atlantis-
press.com/article/125943473.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 327

Dalam pemahaman tersebut, saur matua adalah kematian yang “lengkap” dan
“indah” (jagar), karena orang tersebut telah menjalankan seluruh tanggung jawab
sosial dan spiritual maka sijagaron dibuat sebagai simbol hidupnya.'® Sijagaron
tersebut terdiri dari berbagai unsur alam yang kaya simbol seperti padi,
melambangkan berkat; andong menyiratkan perjuangan moral, bakung putih
menandakan almarhum telah memiliki cucu; pimping mencerminkan ketekunan
hidup; gladiol menyimbolkan ikatan kasih lintas generasi. Selain itu hariara
(pohon ara) melambangkan garis keturunan laki-laki dan kekuatan silsilah serta
beringin menjadi simbol garis keturunan perempuan dan juga simbol keteguhan
dan stabilitas keluarga. Semua simbol ini dimasukkan dalam bakul dan diletakkan
sejajar dengan kepala.?

Setelah prosesi pemakaman selesai, ritual adat saur matua belum selesai.
Sehari sesudah pemakaman, keluarga almarhum melaksanakan ritus manuan raja
ni duhutduhut, yaitu tindakan menanam sebagian unsur tumbuhan dari sijagaron
seperti hariara (ara), beringin, gladiol dan bakung putih di atas kuburan. Tindakan
ini sebagai simbol ucapan syukur dan keberlanjutan hidup. Ritus tersebut hanya
dilakukan bagi individu yang meninggal dalam status saur matua dan menjadi
penanda bahwa hidup yang telah dijalani tidak hanya selesai, tetapi juga sudah
berbuah dan layak “ditanam kembali” ke dalam tanah.?! Dalam kerangka ini,
penanaman bukan hanya gestur simbolik, tetapi menjadi titik temu antara tubuh
manusia, unsur alam, dan nilai-nilai hidup yang diwariskan.

Tafsir Ritual sebagai Liturgi Ekoteologis

Sebelum masuk ke dalam analisis tafsir terhadap ritus manuan raja ni
duhutduhut, penting untuk menguraikan kerangka konseptual yang digunakan
sebagai lensa interpretatif. Keempat tokoh berikut dipilih bukan semata karena
relevansi akademis mereka terhadap studi ekoteologi, melainkan karena masing-
masing menawarkan dimensi yang saling melengkapi dalam memahami tindakan
ritual, spiritualitas tubuh, dan simbolisme ekologis. Ronald L. Grimes memberikan
landasan tentang ritual sebagai tindakan performatif tubuh dalam ruang sosial,
Sallie McFague menawarkan pemahaman dunia sebagai tubuh ilahi yang sakral;
Leonardo Boff menyuarakan spiritualitas bumi yang merespons krisis ekologis

19 Christina Rayani Panggabean and Robert Sibarani, “Tradisi Sijagaron Pada Upacara
Kematian Saur Matua Di Kabupaten Toba,” Journal of Language Development and Linguistics
(JLDL) 1, no. 1 (2022): 48.

20 1bid.

2 Sigalingging, “Sijagaron.”:18.



328 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

sebagai penderitaan kosmis; dan Thomas W. Laqueur menekankan makna vegetatif
dan memorial dari pohon dalam praktik kematian modern. Dengan menggunakan
pemikiran-pemikiran ini sebagai alat tafsir simbolik, pembacaan terhadap ritus adat
Batak Toba akan diarahkan pada dimensi liturgis yang tidak hanya bersifat budaya,
tetapi juga teologis dan ekologis.

Ritual Menanam sebagai Tindakan Tubuh (Ronald L. Grimes)

Ronald L. Grimes memahami ritual bukan sebatas sistem simbol, melainkan
sebagai aksi tubuh yang hidup, yang dilakukan secara sadar dalam ruang dan waktu
sosial. Grimes menyebutnya sebagai ritual action, yaitu tindakan performatif yang
tidak hanya mewakili makna, tetapi juga mentransformasikan kenyataan. Dalam
ritual, tubuh tidak hanya “mengucap” tetapi “melakukan” dan melalui tindakan
itulah makna muncul. Bagi Grimes, ritual adalah enactment bukan sekadar hanya
peragaan, karena ia mengukuhkan bahkan menciptakan status baru dalam
kehidupan sosial dan spiritual. Lebih jauh lagi, ia menekankan bahwa tubuh, ruang,
waktu, dan material seperti tanah dan pohon semua adalah elemen yang
membentuk ritual secara utuh.??

Dalam terang pemikiran Grimes, manuan raja ni duhutduhut dapat
ditafsirkan bukan hanya sebagai simbol penghormatan, tetapi sebagai liturgi tubuh
dan tanah. Ketika keluarga almarhum menanam pohon dan unsur lainnya di atas
makam, tubuh mereka tidak hanya sebatas melakukan gerak simbolik, melainkan
mengaktualkan regenerasi dan menyatukan kembali relasi antara manusia, bumi,
dan nilai hidup yang diwariskan. tindakan tersebut mengubah ruang duka menjadi
ruang penyerahan, dan tanah menjadi medium spiritual yang hidup. Maka, pohon
yang tumbuh bukan hanya lambang, tetapi hasil dari aksi spiritual yang konkret.

Tanah sebagai Tubuh Ilahi (Sallie McFague)

Dalam pemikiran Sallie McFague, dunia ini bukan hanya ciptaan Allah,
melainkan tubuh Allah itu sendiri. Dengan kata lain, bumi dan segala isinya bukan
hanya sebatas tempat tinggal manusia, melainkan ruang sakral tempat kehadiran
Ilahi berlangsung. Maka setiap tindakan terhadap bumi termasuk menanam pohon
tidak hanya bersifat ekologis, tetapi juga spiritual. Menyentuh tanah berarti
menyentuh tubuh Allah; merawat bumi berarti mengambil bagian dalam liturgi
penyembuhan ciptaan. Pemikiran McFague yang menyatakan dunia adalah tubuh

22 Ronald L. Grimes, The Craft of Ritual Studies (Oxford; New York: Oxford University
Press, USA, 2013), 242-247.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 329

Allah, maka tindakan ekologis bukan hanya respons etis terhadap alam, melainkan
bentuk liturgi inkarnatif yaitu ibadah yang dilakukan melalui tubuh dan terhadap
tubuh Allah sendiri. Maka, setiap keterlibatan manusia dengan tanah, pohon, dan
ruang hidup bukan hanya interaksi ekologis, tetapi juga spiritual: tindakan merawat
bumi adalah tindakan spiritual terhadap tubuh Allah.?®

Melalui lensa pemikiran McFague, ritus manuan raja ni duhutduhut dapat
ditafsirkan sebagai liturgi ekologis inkarnatif, di mana tubuh keluarga yang
berduka menyatu dengan tanah dalam tindakan spiritual yang konkret. Penanaman
pohon menjadi lebih dari hanya simbol penghormatan: ia adalah partisipasi tubuh
manusia dalam penyembuhan tubuh Allah. Tanah bukan lagi hanya sebatas
penguburan, melainkan ruang sakral tempat kasih diwujudkan dalam bentuk
pertumbuhan dan kelanjutan hidup. Dalam tindakan tersebut, yang hidup dan yang
mati tidak hanya terhubung melalui warisan, tetapi ditanam bersama dalam
keberlanjutan ciptaan. Dengan menanam, keluarga tidak hanya mengenang, tetapi
juga ikut serta merawat tubuh ilahi, menjadikan kematian sebagai momen
regeneratif yang kudus dimana kesedihan berubah menjadi persekutuan ekologis.

Menanam sebagai Spiritualitas Bumi (Leonardo Boff)

Leonardo Boff memahami krisis ekologis bukan sebatas masalah lingkungan
hidup, melainkan sebagai krisis spiritual dan peradaban. Dalam kerangka pikirnya,
bumi bukanlah objek mati yang bisa dieksploitasi sewenang-wenang, tetapi subjek
hidup yang sakral, bagian dari komunitas kosmik yang saling berelasi. la menyebut
bumi sebagai Gaia, “subjek agung yang hidup, merasa, mencinta, dan berpikir”
melalui eksistensi manusia dan makhluk lainnya. Maka penghancuran ekologis
seperti deforestasi, polusi, dan kepunahan spesies sejatinya merupakan penderitaan
kosmis yang menuntut respons spiritual dan moral. Dalam konteks ini, Boff
merumuskan spiritual ekologis sebagai kesadaran batin bahwa mencintai dan
merawat bumi adalah tindakan iman yang otentik dan mendalam. Spiritualitas tidak
lagi terbatas pada ruang ibadah atau perenungan personal, melainkan menubuh
dalam tindakan konkret penyembuhan bumi dan pembelaan terhadap segala bentuk
kehidupan yang terancam. Menurutnya, tanpa pengalaman sakral, seluruh retorika
tentang martabat bumi adalah hampa.?* Oleh karena itu, tindakan-tindakan ekologis
seperti melindungi tanah, menanam pohon, atau memulihkan hutan bukan hanya
agenda teknis atau proyek konservasi, tetapi juga ritus spiritual, liturgi bumi,

= Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press,
1993), 162169.
2% Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 115.



330 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

bahkan praktik keadilan kosmik yang membalas penderitaan bumi dengan cinta,
penghormatan, dan harapan dan pemulihan.?®

Dalam terang spiritualitas ekologis Leonardo Boff, manuan raja ni
duhutduhut ritus menanam pohon sakral oleh masyarakat Batak Toba dapat dibaca
sebagai tindakan profetik yang mengembalikan bumi kepada martabat sakralnya.
Ritus ini bukan sekadar menanam tumbuhan, melainkan sebuah simbol perjanjian
baru antara manusia dan alam, tindakan rekonsiliasi kosmik yang merespon
penderitaan ekologis dengan kehendak untuk menyembuhkan. Dalam kerangka
pikir Boff, tindakan seperti ini adalah bentuk konkret dari “cinta terhadap bumi”
yang tidak dilandasi oleh logika eksploitasi, melainkan oleh kesadaran bahwa bumi
adalah tubuh kita juga, bagian dari jalinan kehidupan yang saling menghidupi.
Dengan menanam raja ni duhutduhut, masyarakat Batak Toba sesungguhnya
sedang menjalankan liturgi ekologis sebuah ibadah yang melibatkan tanah, akar,
air, dan komunitas sebagai bentuk iman yang hidup. Di dalamnya terdapat nilai-
nilai utama spiritualitas ekologis menurut Boff: kesederhanaan, keterhubungan,
rasa hormat terhadap misteri kehidupan, dan tanggung jawab terhadap generasi
mendatang. Dengan demikian, manuan raja ni duhutduhut bukan hanya praktik
adat, tetapi sebuah bentuk ekoteologi lokal yang menyuarakan harapan akan dunia
yang lebih adil bagi bumi dan segala yang hidup di dalamnya.

Pemahaman ini sejalan dengan gagasan Mogomme A. Masoga Yyang
menekankan bahwa tindakan ekoteologis bukan sekadar kontemplasi alam,
melainkan seruan profetik yang menuntut keadilan ekologis di tengah ketimpangan
kosmik.?¢ Dalam terang ini, manuan raja ni duhutduhut dapat dibaca sebagai liturgi
profetik: bukan hanya penghormatan terhadap almarhum, tetapi juga bentuk
perlawanan terhadap teologi yang memisahkan roh dari tanah, dan sebagai
kesaksian konkret bahwa spiritualitas sejati berpihak pada bumi yang luka. la
adalah doa tubuh yang menyuarakan harapan dan membongkar sistem yang
menindas ciptaan melalui diam.

Pohon sebagai Memorial Hidup (Tomas Laqueur)

Thomas Laqueur menyebutkan dalam tulisannya bahwa lanskap makam
modern tidak hanya dibentuk oleh batu nisan, tetapi juga oleh unsur vegetatif
seperti pohon yang menjadi bagian dari necrobotany yaitu seni menanam untuk

% 1bid.

%6 Mogomme A. Masoga, “The Pragmatism of Practical Theology in the Conservation of the
Natural Habitat: An Ecotheology Perspective,” Pharos Journal of Theology, no. 105(5) (Oktober
2024): 1-13, doi:10.46222/pharosjot.105.56.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 331

mengenang yang mati. la menekankan bahwa pohon bukan hanya hiasan pasif,
melainkan simbol hidup dari kesedihan, kenangan, dan regenerasi yang terus
berlangsung seiring waktu. Dalam taman pemakaman, terutama sejak abad ke-19,
pohon-pohon seperti yew atau weeping willow dipilih karena melambangkan duka
dan ketenangan, dan karena dapat hidup lebih lama daripada ingatan manusia
terhadap orang yang dikuburkan. Pohon-pohon tersebut menjadi penghubung
antara yang hidup dan yang mati, antara waktu kini dan kenangan yang terus
bertunas.?’

Laqueur menyatakan bahwa dalam konteks sekuler dan religius modern,
pohon menjadi tugu hidup (living marker) yang tidak hanya menandai lokasi fisik
kematian, tetapi juga menghadirkan kembali kehadiran eksistensial dari yang telah
pergi. Pohon tidak menyimpan nama, tapi menyimpan makna dan perasaan. la
tidak bicara, tapi menjadi saksi diam dari duka yang terus mengakar dalam
waktu.?®

Dalam tradisi Batak Toba, ritus manuan raja ni duhutduhut secara adat hanya
dilakukan dalam konteks kematian saur matua, yaitu individu yang dianggap telah
menyelesaikan siklus hidupnya secara penuh. Penanaman pohon menjadi simbol
kehormatan dan regenerasi. Namun, tulisan ini tidak bermaksud mengganti atau
menggugat tradisi tersebut, melainkan ingin menyuarakan bahwa semangat
regeneratif dan ekologis dari tindakan menanam pohon dapat diadopsi secara lebih
luas tanpa syarat status sosial, usia, atau struktur adat tertentu.

Pohon sebagai Tugu Hidup dan Usulan Liturgi Tanam Kenangan

Tindakan menanam pohon kenangan dapat menjadi bentuk liturgi ekologis
yang baru: tanpa mengganti adat, tetapi menghidupkan maknanya dalam konteks
yang inklusif dan transformatif. Bagi seseorang yang meninggal di tempat jauh,
tanpa upacara adat lengkap, atau bahkan dimakamkan di tempat umum seperti TPU
kota, keluarga dapat menanam pohon di halaman rumah, ladang keluarga, taman
komunitas, atau tepian sungai. Penanaman ini menjadi peristiwa simbolik, di mana
duka tidak hanya menjadi kehilangan, tetapi juga tindakan regeneratif bagi bumi.

Dalam terang ini, liturgi tanam kenangan dapat dipahami serupa dengan
semangat ritus pangelekon dalam tradisi Batak Toba yakni praktik sakral sebelum
memasuki atau memanfaatkan wilayah alam tertentu. Fredi Ardo Purba
menjelaskan bahwa pangelekon adalah bentuk komunikasi spiritual antara manusia

2" Thomas Walter Laqueur, The Work of the Dead: A Cultural History of Mortal Remains
(Princeton (N. J.): Princeton University Press, 2015), 279.
2 |bid.



332 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

dan lingkungan sebagai ciptaan Tuhan. la dilakukan untuk menjaga keseimbangan
kosmis dan menegaskan relasi antara manusia, tanah, dan Sang Pencipta.?® Dengan
menanam pohon dalam suasana duka, keluarga tidak hanya mengenang, tetapi juga
berpartisipasi dalam regenerasi moral dan ekologis, sejalan dengan semangat adat
Batak yang menghormati pohon sebagai lambang kehidupan dan relasi spiritual
antar generasi.

Lebih dari sekadar simbol, tindakan ini dapat dibaca sebagai bentuk
pertobatan ekologis, yaitu tindakan spiritual yang sadar dan konkret dalam
merespons krisis ekologi global melalui kesaksian tubuh, tanah, dan cinta
regeneratif. Seperti ditegaskan oleh Christiana Welda Putranti, pertobatan ekologis
dalam spiritualitas Asia tidak hanya berarti “bergerak” mencintai bumi, tetapi juga
“berhenti” dari pola-pola eksploitatif yang merusak kehidupan.®® Dalam konteks
ini, menanam pohon sebagai kenangan bukan hanya melestarikan tradisi, tetapi
juga memperluas makna spiritualitas sebagai tindakan pemulihan relasi manusia
dengan bumi.

Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Claudio Carvalhaes dalam eco-
liturgical liberation theology, yang menekankan bahwa liturgi seharusnya tidak
hanya menjadi ruang sakral yang terpisah dari realitas, melainkan wadah
perlawanan terhadap ketidakadilan ekologis dan sosial. la memandang ibadah
sebagai tindakan regeneratif yang berpihak pada bumi dan kaum yang tertindas,
serta mendorong solidaritas lintas spesies dalam komunitas yang saling terhubung.
Dalam semangat tersebut, liturgi tanam kenangan dapat dipahami bukan hanya
sebagai ritual belasungkawa, tetapi juga sebagai bentuk pernyataan iman yang
membumi dan transformatif.3!

Relevansi pendekatan ini dalam konteks Indonesia terlihat dalam kajian
Hendry Corneles Mamengko Runtuwene, yang menunjukkan bagaimana gereja-
gereja Protestan di Indonesia mulai mengintegrasikan kesadaran ekologis ke dalam
praktik iman mereka. Mulai dari tata ibadah, pelatihan jemaat, hingga advokasi
lingkungan, ekoteologi dipraktikkan sebagai wujud konkret dari spiritualitas yang

2 Fredi Ardo Purba dan Elsami Castigliani Huka, “Di Bawah Bayang-bayang TPL: Ekologi
Pembebasan Untuk Memulihkan Kawasan Danau Toba,” Sactum Domine: Jurnal Teologi 14, no. 1
(16 Desember 2024): 1-20, doi:10.46495/sdjt.v14i1.273.

30 Christiana Welda Putranti, “‘Bergerak dan Berhenti’ Pertobatan Ekologi sebagai Respon
Darurat Ekologi di Asia” 1 (2021): 88-101.

81 Claudio Carvalhaes, “Ritual at World’s End - Essays on Eco-Liturgical Liberation
Theology Claudio Carvalhaes - Barber’s Press, 20221,” dalam Ritual at Worlds End: Essays on
Eco-Liturgical Liberation Theology (York, Pennsylvania: Barber’s Son Press, 2022), 7-20,
https://www.academia.edu/97638593/Introduction_Ritual_at Worlds_End_Essays_on_Eco_Liturgic
al_Liberation_Theology.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 333

menyatu dengan alam dan komunitas. Dengan demikian, liturgi tanam kenangan
sebagaimana diusulkan dalam tulisan ini berakar kuat pada semangat pembaruan
teologi global dan praktik gerejawi lokal yang saling memperkuat.2?

Liturgi Regeneratif dalam Tradisi Lintas Budaya

Pemaknaan pohon sebagai simbol regeneratif dalam ritus kematian tidak
hanya ditemukan dalam budaya Batak Toba, tetapi juga hadir dalam bentuk yang
beragam di berbagai tradisi keagamaan dan budaya lain. Keterkaitan antara tubuh,
tanah, dan sakralitas lingkungan menjadi penghubung lintas tradisi yang
menunjukkan bahwa praktik seperti manuan raja ni duhutduhut memiliki resonansi
universal sebagai ekspresi spiritualitas ekologis.

Liturgi Tanam Kenangan: Format dan Praktik

Liturgi tanam kenangan dapat dirancang sebagai ibadah singkat, melibatkan
partisipasi keluarga dan komunitas lokal. Liturgi ini tidak hanya bentuk ekspresi
emosional, tetapi juga teologis sebagai ibadah tubuh dan tanah. Format sederhana
dapat mencakup:

Pertama, Pembacaan Narasi Hidup Almarhum/Almarhumah. Dalam tradisi
liturgis, kenangan akan hidup seseorang tidak hanya bersifat naratif, tetapi juga
performatif menghidupkan kembali relasi, nilai, dan identitas yang pernah dijalani.
Joshua Cockayne dan Gideon Salter melihat liturgi sebagai ruang di mana
kenangan tidak hanya diingat, tetapi dihadirkan kembali secara spiritual dan
kolektif.®®* Namun, pemahaman ini tidak berhenti pada tradisi universal Kristen
saja. Dalam konteks liturgi duka masyarakat Batak Toba, pembacaan narasi hidup
almarhum memiliki fungsi serupa: ia menghubungkan generasi, memperkuat ikatan
kultural dan spiritual, serta memberi makna baru atas kehilangan melalui kesaksian
hidup.

Ketika keluarga dan komunitas mendengarkan kembali kisah hidup seseorang
dalam suasana duka, yang terjadi bukan hanya proses mengenang, tetapi juga
rekonstruksi spiritual memori bersama. Ini sejalan dengan konsep mental time
travel (MTT) yang dijelaskan Cockayne dan Salter kemampuan manusia untuk
menghadirkan kembali masa lalu dalam horizon emosional dan eksistensial masa

32 Hendry Corneles Mamengko Runtuwene, “Ecotheology: Integrating Faith, Creation Care,
and Contextual Practice in Indonesian Protestant Congregations,” Educatio Christi 6, no. 1 (2025):
145-70.

3 Joshua Cockayne dan Gideon Salter, “Feasts of Memory: Collective Remembering,
Liturgical Time Travel and the Actualisation of the Past,” Modern Theology 37, no. 3 (2021): 379-
98, doi:10.1111/moth.12683.



334 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

kini.3* Dalam kerangka ini, pembacaan narasi hidup bukan sekadar penghormatan,
tetapi juga tindakan regeneratif yang memperkuat memori kolektif dan spiritualitas
komunitas lintas generasi.

Kedua, Doa syukur dan pengharapan. Doa menjadi wadah spiritual yang
merangkul duka dan mengafirmasi harapan. Dalam menghadapi kehilangan,
komunitas iman tidak menutup mata terhadap kehancuran, tetapi justru
menghadirkannya dalam liturgi yang jujur dan berani. Brueggemann menunjukkan
bahwa harapan yang sejati tidak lahir dari pengingkaran, melainkan dari keberanian
untuk “pergi ke titik nol”, ke dalam jurang kehilangan yang nyata sebuah ruang di
mana umat berani menggugat dan meratap di hadapan Allah.% Seperti Israel di
tengah reruntuhan Yerusalem, kita pun dipanggil untuk membawa luka dan
keputusasaan kita ke ruang doa. Di sana, bukan janji-janji semu yang ditawarkan,
tetapi kehadiran Allah yang perlahan-lahan mengubah keheningan menjadi
jawaban, keputusasaan menjadi kekuatan, dan kematian menjadi pemulihan. Doa
dalam konteks ini bukan pelarian, melainkan tindakan iman yang teguh:
meneriakkan duka dengan penuh harap bahwa Tuhan tidak akan melupakan umat-
Nya.

Ketiga, Penanaman pohon kenangan di lokasi yang dipilih. Tindakan
menanam pohon dalam suasana duka adalah perwujudan kasih yang tidak selesai
oleh kematian. Pohon yang ditanam bukan sekadar penanda fisik atau hiasan
estetis, melainkan tubuh hidup dari cinta yang berakar dan terus bertumbuh. la
menyerap air mata, menyimpan kenangan dalam batang dan daun, dan berdiri
sebagai saksi bisu akan harapan dan regenerasi. Dalam tindakan ini, tubuh
manusia, tanah, dan kasih disatukan dalam sebuah liturgi ekologis yang melampaui
simbol. Pohon menjadi pengingat yang hidup bahwa dari kehilangan dapat tumbuh
kehidupan baru. Jenis pohon yang dipilih dapat mencerminkan nilai ekologis lokal,
makna simbolik, atau kenangan khusus keluarga terhadap almarhum. Menanam
pohon menjadi langkah iman yang menyuarakan keyakinan: cinta tidak berakhir di
liang lahat, tetapi menumbuhkan kehidupan bagi generasi yang akan datang.

Kempat, Menabur tanah dari makam, atau menulis nama di batu kecil
sebagai penanda spiritual (Opsional). Tindakan menabur tanah dari makam atau
meletakkan batu kecil bertuliskan nama menjadi ungkapan sederhana namun sarat
makna ia menandai bahwa kehadiran orang yang wafat tetap tinggal, bukan hanya

3 bid.

35 Walter Brueggemann, Reality, Grief, Hope: Three Urgent Prophetic Tasks (Grand Rapids,
Michigan.  Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2014), 89-110, https://annas-
archive.org/md5/a08a69¢53039816a91fccf35¢7fca079.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 335

dalam kenangan, tetapi juga dalam tanah yang menyatu dengan kehidupan. Tanah
membawa keintiman dan sakralitas dari tempat tubuh kembali ke bumi; sedangkan
batu menjadi lambang keabadian yang diam, namun menyimpan kisah dan kasih.
Elemen opsional ini memberi ruang bagi ekspresi personal dan simbolik yang dapat
disesuaikan dengan tradisi keluarga, sekaligus memperdalam makna perjumpaan
spiritual antara yang hidup dan yang telah pergi.

Catatan: Pohon yang dipilih pun bisa kontekstual: pohon buah, pohon lokal
yang tahan hidup, atau pohon yang memiliki makna khusus bagi keluarga. Hal ini
menjadi perluasan dari logika saur matua menjadi solidaritas ekologis universal.

Pohon sebagai Sakramen Kosmis

Dengan meminjam kerangka pikir spiritualitas ekologis Leonardo Boff dan
Sallie McFague, kita dapat memahami tindakan penanaman ini sebagai sakramen
kosmis yaitu liturgi inkarnatif di mana tubuh manusia, tanah, dan semesta saling
menyatu dalam cinta dan pengharapan. Tindakan menanam pohon menjadi bentuk
ibadah ekologis yang tidak terikat ruang sakral formal, tetapi menyatu dengan
tanah sebagai tubuh ilahi dan bumi sebagai rumah bersama semua makhluk. Dalam
terang ini, manuan raja ni duhutduhut bukan hanya milik masa lalu, tetapi roh
regeneratifnya dapat dihidupi dalam konteks global dan urban, di mana krisis
ekologis dan spiritual membutuhkan bentuk-bentuk baru partisipasi iman. Dengan
menanam pohon sebagai liturgi kenangan, manusia ikut serta dalam pemulihan
dunia yang terluka.

Liturgi Regeneratif dalam Perspektif Lex Naturae

Claudio Carvalhaes, dalam pemikiran liturgi-politiknya, menggagas bahwa
liturgi seharusnya tidak hanya melibatkan manusia dalam ruang ibadah tertutup,
tetapi juga mencakup partisipasi seluruh ciptaan sebagai subjek spiritualitas. Dalam
kerangka teologi ciptaan yang dikaji oleh Mark S. Medley, liturgi dipahami sebagai
tindakan tubuh bersama bumi: berdoa dengan hewan, tanah, air, dan tumbuhan
bukan hanya untuk mereka. Liturgi bukan sekadar kata-kata yang diucapkan,
melainkan tubuh yang menyentuh debu dan tanah, serta kehadiran spiritual yang
menjangkau makhluk tak bersuara. Pandangan ini membuka cakrawala bahwa
praktik menanam pohon sebagai bagian dari ritus kematian adalah bentuk lex
naturae hukum spiritual yang menyatu dengan alam sebagai wahyu Allah.3®

3% Mark S. Medley, “Praying with Animals, Plants, Soil, Land, and Water: The Theology of
Creation in Claudio Carvalhaes’ Liturgical-Political Theology,” Religions 16, no. 4 (17 April 2025):
1-15, doi:10.3390/rel16040526.



336 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Dalam terang pemikiran ini, manuan raja ni duhutduhut bukan hanya
tindakan adat atau penghormatan kepada leluhur, tetapi juga sebuah tindakan
berdoa dalam dan bersama alam. Ketika keluarga menanam pohon, tubuh manusia
menyatu secara simbolik dan biologis dengan tubuh tanah. Di sana, liturgi menjadi
pembebasan ekologis, di mana tanah tidak hanya menjadi tempat penguburan,
tetapi ruang teologis tempat terjadi pertukaran antara yang fana dan yang abadi.

Medley menunjukkan bahwa dalam pemikiran Carvalhaes, tindakan liturgis
tidak lengkap tanpa tubuh dan tanah. Dalam praktik berdoa bersama bumi, manusia
diundang untuk menyadari kehadiran Allah di balik setiap akar, embun, dan batu.
Maka, menanam pohon dalam kematian bukanlah simbol yang berdiri sendiri,
melainkan bagian dari struktur kosmik di mana kehidupan terus berlanjut dalam
relasi mutual antara ciptaan dan Sang Pencipta.®” Dengan demikian, manuan raja
ni duhutduhut dapat dilihat sebagai bentuk lex naturae yang mengungkap
spiritualitas regeneratif khas Batak Toba, namun juga sejalan dengan narasi liturgis
global yang diperjuangkan oleh Carvalhaes: bahwa keadilan liturgis mencakup
seluruh makhluk hidup. Dalam praktik ini, tubuh yang kembali ke tanah bukan
hanya kembali kepada debu, tetapi juga kepada relasi, kesatuan, dan doa yang
menyembuhkan.

Simpulan

Ritus manuan raja ni duhutduhut dalam adat kematian Batak Toba yang
selama ini diperuntukkan hanya bagi kematian saur matua menyimpan potensi
sebagai liturgi ekologis yang dapat melampaui batasan adat. Melalui pendekatan
hermeneutika simbolik terhadap struktur dan makna ritus, penelitian ini
menyimpulkan bahwa tindakan menanam pohon dapat dimaknai sebagai ibadah
ekologis yang menyatukan tubuh manusia, tanah, dan spiritualitas regeneratif.
Semangat regeneratif dalam ritus ini dapat diaktualisasikan secara inklusif sebagai
bentuk iman ekologis universal, yang relevan dalam menjawab krisis ekologi
global, tanpa menggantikan nilai adat Batak Toba, tetapi memperluas maknanya
dalam konteks spiritualitas bumi yang menyembuhkan.

Daftar Pustaka

Astuty, Dina dan Indrayuda. “The Representation Study of Educational Value in
Saur Matua Customs at the Death Ceremony as the Identity of Batak Toba
Community in Bukittinggi City.” Dalam Proceedings of the Eighth
International Conference on Languages and Arts (ICLA-2019), 365-70.

37 1bid.



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 337

Negeri Padang, Indonesia: Atlantis Press, 2020.
d0i:10.2991/assehr.k.200819.074.

Brueggemann, Walter. Reality, Grief, Hope: Three Urgent Prophetic Tasks. Grand
Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2014. https://annas-
archive.org/md5/a08a69c53039816a91fccf35¢c7fca079.

Carvalhaes, Claudio. “Ritual at World’s End - Essays on Eco-Liturgical Liberation
Theology Claudio Carvalhaes - Barber’s Press, 20221.” Dalam Ritual at
World’s End: Essays on Eco-Liturgical Liberation Theology, 7-20. York,
Pennsylvania: Barber’s Son Press, 2022.
https://www.academia.edu/97638593/Introduction_Ritual_at Worlds_End_E
ssays_on_Eco_Liturgical_Liberation_Theology.

Cockayne, Joshua, dan Gideon Salter. “Feasts of Memory: Collective
Remembering, Liturgical Time Travel and the Actualisation of the Past.”
Modern Theology 37, no. 3 (2021): 379-98. doi:10.1111/moth.12683.

Firmando, Harisan Boni. “Perubahan Sosial dalam Upacara Adat Kematian pada
Etnis Batak Toba di Kota Medan.” Tesis Magister, Universitas Sumatera
Utara, 2018. Repositori Institusi USuU.
http://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/5010.

Grimes, Ronald L. The Craft of Ritual Studies. Oxford; New York: Oxford
University Press, USA, 2013.

Laqueur, Thomas Walter. The Work of the Dead: A Cultural History of Mortal
Remains. Princeton (N. J.): Princeton University Press, 2015. https://annas-
archive.org/md5/55f5f9ed7afd7c264bb8124f41fc4e9f.

Leonardo, Boff. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Maryknoll, New York: Orbis
Books (Catholic Foreign Mission Society of America), 1997. https://annas-
archive.org/md5/55f5f9ed7afd7c264bb8124141fc4eof.

Masoga, Mogomme A. “The Pragmatism of Practical Theology in the Conservation
of the Natural Habitat: An Ecotheology Perspective.” Pharos Journal of
Theology, no. 105(5) (Oktober 2024): 1-13. doi:10.46222/pharosjot.105.56.

McFague, Sallie. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress
Press, 1993. https://annas-
archive.org/md5/919172ce2al2af7d0a8e8595d3996¢f5.

Medley, Mark S. “Praying with Animals, Plants, Soil, Land, and Water: The
Theology of Creation in Claudio Carvalhaes’ Liturgical-Political Theology.”
Religions 16, no. 4 (17 April 2025): 1-15. doi:10.3390/rel16040526.

Muthmainnah, Lailiy, Rizal Mustansyir, dan Sindung Tjahyadi. “Kapitalisme,
Krisis Ekologi, dan Keadilan Intergenerasi: Analisis Kritis atas Problem
Pengelolaan Lingkungan Hidup di Indonesia.” Mozaik Humaniora 20, no. 1
(31 Agustus 2020): 57-69. doi:10.20473/mozaik.v20i1.15754.

Panggabean, Christina Rayani, dan Robert Sibarani. “Tradisi Sijagaron pada
Upacara Kematian Saur Matua di Kabupaten Toba.” Journal of Language
Development and Linguistics (JLDL) 1, no. 1 (2022): 45-54. doi:10.55927.



338 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Pihkala, Panu. “Ecological Grief, Religious Coping, and Spiritual Crises: Exploring
Eco-Spiritual Grief.” Pastoral Psychology 74, no. 1 (Februari 2025): 69-96.
doi:10.1007/s11089-024-01158-3.

Purba, Fredi Ardo, dan Elsami Castigliani Huka. “Di Bawah Bayang-bayang TPL:
Ekologi Pembebasan Untuk Memulihkan Kawasan Danau Toba.” Sactum
Domine: Jurnal Teologi 14, no. 1 (16 Desember 2024): 1-20.
doi:10.46495/sdjt.v14i1.273.

Putranti, Christiana Welda. ““Bergerak dan Berhenti’ Pertobatan Ekologi sebagai
Respon Darurat Ekologi di Asia” 1 (2021): 88-101.

Runtuwene, Hendry Corneles Mamengko. “Ecotheology: Integrating Faith,
Creation Care, and Contextual Practice in Indonesian Protestant
Congregations.” Educatio Christi 6, no. 1 (2025): 145-70.

Sigalingging, Yehezkiel. “Sijagaron dalam Adata Batak Toba,” 2019.
https://www.academia.edu/41093275/Siajagaron_dalam_adat Batak Toba.

Stewart, Benjamin M. “Committed to the Earth: Ecotheological Dimensions of
Christian Burial Practices.” Liturgy 27, no. 2 (April 2012): 62-72.
doi:10.1080/0458063X.2012.638794.

Tampubolon, Fani Elray Tesalonika. “Kajian Etis Teologis Terhadap Tradisi
Manampe dalam Upacara Adat Kematian Batak Toba” 4 (2025): 3694—-3709.

Tubi, Paul-Kolade. “Afroecology of Traditional African Societies: An
Anthropology of Ecotheology, Ecophilosophy and Ecospirituality of the
Yoruba.” Ochendo: An African Journal of Innovative Studies 1, no. 1 (2020):
106-26.



