
Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025 

 Copyright©2025, Liner Mersia Sihombing                                                                                                                        | 320 

  Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

e-ISSN: 2621-8135 

p-ISSN: 2621-8151 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) 

http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei 

Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 320-338                                       DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.664 

Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 

 

 

Tafsir Ekoteologis atas Ritual Manuan Raja ni Duhutduhut 

dalam Adat Kematian Batak Toba 
 

Liner Mersia Sihombing1)* 
1) Sekolah Tinggi Filsasfat Theologi Jakarta, Indonesia 

*) Email: linermersiasihombing@gmail.com 

 

Diterima: 07 Mei 2025 Direvisi: 23 Juli 2025 Disetujui: 01 Agustus 2025 

 

Abstract 

The global ecological crisis not only causes physical environmental damage 

but also reflects humanity's spiritual disconnection from the earth as a sacred 

home. This article explores the traditional rite of manuan raja ni duhutduhut from 

the Toba Batak saur matua death tradition as a form of ecological liturgy that 

unites body, land, and spirituality. This research uses a symbolic hermeneutics 

approach with a literature review of traditional texts and ecotheological theories 

from Ronald L. Grimes, Sallie McFague, Leonardo Boff, and Thomas Laqueur. The 

analysis shows that the act of planting trees in this rite is not merely a symbol of 

respect for ancestors but also a form of spiritual participation in ecological 

regeneration. This article proposes a reinterpretation of the rite as a liturgical 

practice of planting memories that is inclusive and contextual. The implication is 

that local Toba Batak spirituality has the potential to contribute to the restoration 

of the relationship between humans and the earth, while also being an expression 

of ecological faith in response to the global ecological crisis. 

 

Keywords: Eco-Theology; Ecological Liturgy; Manuan Raja ni Duhutduhut; Saur 

Matua; Spiritual Ecology. 

 

Abstrak 

Krisis ekologis global tidak hanya menyebabkan kerusakan lingkungan fisik, 

tetapi juga mencerminkan keterputusan spiritual manusia dari bumi sebagai rumah 

yang sakral. Artikel ini menelusuri ritus adat manuan raja ni duhutduhut dari 

tradisi kematian saur matua Batak Toba sebagai bentuk liturgi ekologis yang 

menyatukan tubuh, tanah, dan spiritualitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

hermeneutika simbolik dengan studi pustaka terhadap teks adat dan teori 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei


Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

321 

ekoteologi dari Ronald L. Grimes, Sallie McFague, Leonardo Boff, dan Thomas 

Laqueur. Hasil analisis menunjukkan bahwa tindakan menanam pohon dalam ritus 

ini bukan sekadar simbol penghormatan terhadap leluhur, tetapi juga bentuk 

partisipasi spiritual dalam regenerasi ekologis. Artikel ini mengusulkan 

reinterpretasi ritus tersebut sebagai praktik liturgi tanam kenangan yang bersifat 

inklusif dan kontekstual. Implikasinya, spiritualitas lokal Batak Toba memiliki 

potensi kontribusi terhadap pemulihan relasi manusia dan bumi, sekaligus menjadi 

ekspresi iman ekologis dalam merespons krisis ekologi global. 

 

Kata-Kata Kunci: Ekoteologi; Liturgi Ekologis; Manuan Raja ni Duhutduhut; 

Saur Matua; Spiritualitas Bumi. 

 

Pendahuluan 

Krisis ekologis global tidak lagi hanya menjadi isu teknis atau sains 

lingkungan, tetapi telah merambah dimensi spiritual kehidupan manusia modern. 

Seiring dengan meningkatnya suhu bumi, punahnya spesies, dan rusaknya 

ekosistem, Leonardo Boff menyatakan bahwa krisis ini mencerminkan terputusnya 

manusia dari bumi sebagai rumah sakral yang hidup. Paradigma peradaban modern 

yang menempatkan alam sebagai objek eksploitatif dianggap menjadi akar krisis 

ini, karena merusak relasi mendalam antara manusia dan ciptaan.1 Tidak sedikit 

pemikir di Indonesia juga menyoroti bahwa krisis ekologis merupakan kegagalan 

cara pandang manusia yang mengutamakan keuntungan dan dominasi atas harmoni 

dengan alam.2 Boff menguraikan bahwa krisis ekologis sejatinya merupakan krisis 

cara manusia memahami tempatnya di dalam alam semesta, dan karena itu 

membutuhkan pemulihan relasi spiritual yang menyentuh dimensi terdalam 

kesadaran manusia atas bumi. 3  Senada dengan itu, Panu Pihkala menegaskan 

bahwa banyak individu dan komunitas mengalami bentuk kesedihan ekologis 

(ecological grief), yakni perasaan duka yang timbul dari kerusakan lingkungan dan 

punahnya kehidupan, sebagai gejala spiritualitas yang terluka. 4  Dalam konteks 

 
1 Boff Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Maryknoll, New York: Orbis Books 

(Catholic Foreign Mission Society of America), 1997):5-9. 
2  Lailiy Muthmainnah, Rizal Mustansyir, dan Sindung Tjahyadi, “Kapitalisme, Krisis 

Ekologi, dan Keadilan Intergenerasi: Analisis Kritis atas Problem Pengelolaan Lingkungan Hidup di 

Indonesia,” Mozaik Humaniora 20, no. 1 (31 Agustus 2020): 57–69, 

doi:10.20473/mozaik.v20i1.15754. 
3 Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor: 9-11. 
4 Panu Pihkala, “Ecological Grief, Religious Coping, and Spiritual Crises: Exploring Eco-

Spiritual Grief,” Pastoral Psychology 74, no. 1 (Februari 2025): 69–96, doi:10.1007/s11089-024-

01158-3. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 322 

tersebut, spiritualitas ekologis menjadi penting bukan hanya sebagai wacana 

teologis, tetapi sebagai respons eksistensial terhadap penderitaan bumi. 

Dalam masyarakat Batak Toba, salah satu ritual penting dalam upacara 

kematian adalah manuan raja ni duhutduhut (secara harfiah: menanam raja dari 

tumbuh-tumbuhan), yaitu tindakan menanam unsur-unsur tumbuhan suci di atas 

makam almarhum. Ritual ini dilakukan sebagai bagian dari sijagaron, yaitu 

rangkaian ritus adat kematian yang mengandung simbol-simbol kehidupan seperti 

padi, hariara (pohon ara), baringin (pohon beringin), andong, bakung putih, 

gladiol, serai, pimping, enau muda, telur ayam kampung, dan biji kemiri. Setiap 

elemen ini melambangkan nilai-nilai hidup yang diwariskan mulai dari keberkahan, 

keteguhan, hingga cinta lintas generasi. Ritus manuan raja ni duhutduhut hanya 

dijalankan ketika seseorang wafat dalam status saur matua dan saur matua bulung, 

yaitu posisi sosial tertinggi dalam adat Batak Toba: seseorang yang telah menikah, 

memiliki anak dan cucu (bahkan cicit), dan telah menjalani seluruh siklus tanggung 

jawab adat dalam komunitas. 5  Dalam konteks ini, yang ditanam bukan hanya 

pohon (seperti hariara dan beringin), tetapi juga bunga dan tanaman simbolik lain 

dari sijagaron, sebagai simbol regenerasi hidup dan penghormatan tertinggi kepada 

almarhum.6  Dengan demikian, manuan raja ni duhutduhut bukanlah pelengkap 

seremonial semata, melainkan ritus sakral yang menyatukan tubuh, tanah, dan 

spiritualitas dalam regenerasi budaya dan kosmologis Batak Toba. 

Kajian-kajian sebelumnya terhadap adat kematian Batak Toba cenderung 

bersifat deskriptif, antropologis, semiotik, atau sosiologis. Harisan Boni meneliti 

perubahan sosial dalam praktik upacara kematian sebagai respons terhadap 

modernisasi di Medan, menunjukkan bagaimana adat mengalami adaptasi 

struktural tanpa menyinggung kedalaman simboliknya.7 Fani Elray Tampubolon 

mengkaji nilai-nilai etis dalam ritus manampe, salah satu bagian dari ritual 

kematian Batak Toba, namun tidak secara khusus membahas manuan raja ni 

duhutduhut.8 Sementara itu, Christina Panggabean dan Robert Sibarani menyoroti 

makna simbolik dari unsur sijagaron, namun tetap memposisikan ritus tanam 

 
5  Yehezkiel Sigalingging, “Sijagaron dalam Adata Batak Toba,” 2019: 6-7, 

https://www.academia.edu/41093275/Siajagaron_dalam_adat_Batak_Toba. 
6 Ibid. 
7 Firmando, Harisan Boni, “Perubahan Sosial dalam Upacara Adat Kematian pada Etnis 

Batak Toba di Kota Medan” (Tesis Magister, Universitas Sumatera Utara, 2018), 57–107, Repositori 

Institusi USU, http://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/5010. 
8  Fani Elray Tesalonika Tampubolon, “Kajian Etis Teologis Terhadap Tradisi Manampe 

dalam Upacara Adat Kematian Batak Toba” 4 (2025): 3694–3709. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

323 

sebagai elemen penutup tanpa tafsir teologis lebih lanjut.9 Dengan demikian, belum 

terdapat kajian yang secara eksplisit menafsir ritus manuan raja ni duhutduhut 

sebagai tindakan regeneratif spiritual dan liturgi ekologis. Pernyataan ini membuka 

kemungkinan untuk membaca ritus tersebut tidak semata sebagai kewajiban adat, 

melainkan sebagai narasi simbolik yang dapat ditafsir ulang dalam konteks 

spiritualitas ekologis. 

Dalam tradisi masyarakat Yoruba di Afrika Barat, keterhubungan spiritual 

antara manusia dan alam terwujud dalam penghormatan terhadap elemen-elemen 

kosmis seperti pohon, tanah, dan air. Paul-Kolade Tubi mencatat bahwa kosmologi 

Yoruba tidak memisahkan yang spiritual dari yang ekologis; segala yang ada di 

alam dianggap hidup dan memiliki dimensi ilahi. Ritual kematian di kalangan 

Yoruba sering melibatkan penghormatan terhadap pohon dan tanah sebagai sarana 

mengantar arwah kembali kepada siklus alam semesta. 10  Dalam perspektif ini, 

tindakan ekologis seperti menanam atau merawat alam bukan hanya kegiatan 

praktis, tetapi juga ritus spiritual yang menyentuh keteraturan kosmik dan 

keberlanjutan antar generasi. Konsepsi ini sejalan dengan semangat regeneratif 

yang terkandung dalam manuan raja ni duhutduhut, di mana pohon ditanam 

sebagai bentuk kesatuan antara yang hidup, yang mati, dan bumi sebagai rumah 

bersama. 

Sementara itu, dalam tradisi liturgi Kristen kontemporer, muncul gerakan 

natural burial atau penguburan ekologis yang berkembang sebagai respons 

terhadap industrialisasi pemakaman dan degradasi lingkungan. Benjamin M. 

Stewart menunjukkan bahwa bentuk pemakaman ini tidak menggunakan formalin, 

peti kedap udara, atau lapisan beton, melainkan memungkinkan tubuh kembali ke 

tanah dalam keadaan alami. Di beberapa komunitas Kristen, proses penguburan 

bahkan dilengkapi dengan penanaman pohon memorial sebagai bagian dari liturgi. 

Dalam pemaknaan teologis, pengembalian tubuh ke bumi dipahami sebagai bentuk 

persekutuan dengan ciptaan dan partisipasi dalam karya penebusan ekologis. 11 

Liturgi ini diposisikan sebagai ibadah yang mengakui bahwa tubuh manusia berasal 

 
9  Christina Rayani Panggabean dan Robert Sibarani, “Tradisi Sijagaron pada Upacara 

Kematian Saur Matua di Kabupaten Toba,” Journal of Language Development and Linguistics 

(JLDL) 1, no. 1 (2022): 45–54, doi:10.55927. 
10 Paul-Kolade Tubi, “Afroecology of Traditional African Societies: An Anthropology of 

Ecotheology, Ecophilosophy and Ecospirituality of the Yoruba,” Ochendo: An African Journal of 

Innovative Studies 1, no. 1 (2020): 106–26. 
11 Benjamin M. Stewart, “Committed to the Earth: Ecotheological Dimensions of Christian 

Burial Practices,” Liturgy 27, no. 2 (April 2012): 62–72, doi:10.1080/0458063X.2012.638794. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 324 

dari tanah dan kepada tanah ia akan kembali sebuah pengakuan iman yang ekologis 

dan eskatologis sekaligus. 

Kedua praktik tersebut di atas, dari masyarakat Yoruba maupun komunitas 

Kristen ekoteologis, menunjukkan bahwa tindakan ekologis dalam kematian bukan 

hanya sebuah simbol, tetapi bagian dari spiritualitas yang mengakar pada 

pemahaman relasional antara manusia dan alam. Dalam terang ini, ritus manuan 

raja ni duhutduhut memperoleh makna baru sebagai bagian dari jaringan liturgi 

regeneratif global, di mana menanam pohon bukan hanya penghormatan terhadap 

almarhum, tetapi juga tindakan teologis yang mengafirmasi kehidupan, merawat 

bumi, dan menyatukan tubuh manusia dengan tanah dalam kasih yang 

menyembuhkan. 

Dari kekosongan tersebut di atas muncul refleksi yang lebih dalam atas 

makna dan cakupan regenerasi dalam ritus tersebut. Ritus manuan raja ni 

duhutduhut umumnya hanya disebut sekilas sebagai bagian dari rangkaian 

sijagaron, tanpa mendapat perhatian mendalam sebagai tindakan simbolik yang 

mengandung potensi spiritual dan ekologis. Simbolisasi pohon dalam ritus manuan 

raja ni duhutduhut menandakan regenerasi kehidupan dan kesinambungan antar 

generasi. Namun, jika pohon dimaknai sebagai lambang keberlanjutan dan 

pemulihan relasi dengan alam, muncul pertanyaan yang layak diajukan: apakah 

regenerasi ekologis hanya layak diberikan kepada kematian yang dianggap 

sempurna? Bagaimana dengan mereka yang meninggal sebelum menikah, tanpa 

keturunan, atau dalam usia muda? Pertanyaan ini bukan ditujukan untuk merombak 

atau menggugat sistem nilai adat, melainkan untuk membuka ruang tafsir terhadap 

makna regeneratif pohon sebagai tindakan spiritual yang dapat berbicara 

melampaui batasan status sosial atau struktur ritual yang mapan. Dalam semangat 

ini, tindakan menanam pohon dapat dimaknai sebagai partisipasi dalam proses 

penyembuhan bumi, yang relevan tidak hanya secara kultural, tetapi juga spiritual 

dalam menghadapi krisis ekologis ini.12 

Sebagai respons atas pertanyaan regenerasi yang terbatas secara struktural, 

tulisan ini menawarkan tafsir terhadap tindakan manuan raja ni duhutduhut sebagai 

sebuah liturgi ekologis, di mana penanaman pohon bukan hanya menjadi simbol 

penghormatan terhadap orang yang meninggal, tetapi juga sebagai tindakan 

spiritual yang menyatukan tubuh manusia, tanah, dan kehidupan. Dalam 

pemahaman tersebut, semangat regeneratif yang terkandung dalam ritual adat 

tersebut dapat diadopsi secara lebih luas, tanpa harus dibatasi oleh usia, status 

 
12 Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 8-9. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

325 

pernikahan, atau lokasi pemakaman. Penanaman pohon dapat menjadi bentuk 

kesaksian iman ekologis yang dilakukan oleh siapa saja yang berduka, di mana 

saja, sebagai partisipasi aktif dalam merawat bumi dan mengenang kehidupan yang 

telah berlalu. Artikel tidak bermaksud menggantikan ritus adat Batak Toba, tetapi 

menghidupi ulang makna terdalamnya dalam kerangka yang lebih terbuka. Penulis 

berdiri dalam keyakinan bahwa spiritualitas yang berpihak pada bumi bukanlah 

pengingkaran tradisi, melainkan kelanjutan dari hikmat leluhur yang menyatu 

dengan semesta. Tafsir ini disusun dengan semangat pembacaan kreatif atas 

pemikiran Leonardo Boff tentang spiritualitas ekologis yang menyembuhkan relasi 

manusia dengan bumi.13 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir kualitatif berbasis 

hermeneutika simbolik, dengan posisi penulis sebagai outsider-insider: terhubung 

dengan budaya Batak Toba secara kultural, namun tidak menjadikan identitas 

personal sebagai dasar otoritas tafsir. Penelitian dilakukan melalui studi Pustaka 

terhadap teks-teks Batak Toba, serta literatur sekunder berupa tesis, artikel 

etnografi, dan karya-karya teologis ekologis. Analisis dilakukan dengan membedah 

makna simbolik dari ritus manuan raja ni duhutduhut menggunakan teori-teori 

yang berfungsi sebagai alat tafsir, yaitu konsep ritual sebagai Tindakan tubuh dari 

Ronald L. Grimes,14 pemahaman dunia sebagai tubuh Ilahi dari Sallie McFague, 

Spiritualitas ekologis dari Leonardo Boff, dan gagasan memorial hidup dari 

Thomas Laqueur. 15  Alur penulisan dimulai dari pembingkaian krisis ekologis 

global dan adat kematian Batak Toba, dilanjutkan dengan analisis tafsir simbolik 

terhadap struktur ritus dan tindakan menanam pohon, kemudian diakhiri dengan 

tawaran makna regeneratif yang bersifat inklusif tanpa menggantikan sistem nilai 

adat. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Struktur Kematian dan Simbol Regeneratif Pohon dalam Adat Batak Toba 

Dalam sistem adat Batak Toba, kematian tidak dipandang sebagai peristiwa 

yang setara bagi semua orang. Menurut Fani Elray Tampubolon, kematian dalam 

 
13 Ibid. 
14 Ronald L. Grimes, The Craft of Ritual Studies (Oxford ; New York: Oxford University 

Press, USA, 2013),1-432. 
15 Thomas Walter Laqueur, The Work of the Dead: A Cultural History of Mortal Remains 

(Princeton (N. J.): Princeton University Press, 2015), 133–37, https://annas-

archive.org/md5/55f5f9ed7afd7c264bb8124f41fc4e9f. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 326 

tradisi Batak Toba tidak hanya menandai akhir biologis, tetapi merupakan momen 

puncak yang merefleksikan pencapaian nilai-nilai hidup Batak, yaitu hamoraon 

(kekayaan), hagabeon (keturunan), dan hasangapon (kehormatan). Kematian ideal 

yang mewujudkan ketiganya dikenal sebagai saur matua, dan hanya pada tingkat 

inilah ritus adat kematian seperti tortor (tarian), gondang (ansambel orang Batak 

Toba), dan manuan raja ni duhutduhut dijalankan secara lengkap. 16  Dalam 

kerangka ini, kematian adalah peralihan kosmis dari dunia sosial ke dalam 

komunitas arwah, dan dengan demikian ritual kematian menjadi jembatan sakral 

antara yang hidup dan yang telah mendahului. 

Kematian diklasifikasikan secara berjenjang berdasarkan usia dan capaian 

hidup seseorang. Dalam karya ilmiahnya Harisan Boni menyebutkan kematian bayi 

dikenal sebagai mate posoposo, anak-anak sebagai mate dakdanak, remaja sebagai 

mate bulung, dan dewasa yang belum menikah sebagai mate ponggol dan semua 

klaifikasi kematian tersebut dipandang sebagai kematian yang belum mencapai 

tahapan sosial tertentu yang dihormati secara adat. Perlakuan adat terhadap mereka 

bersifat terbatas, seperti pemberian ulos saput (kain penutup jenazah), diiringi 

ibadah sederhana dan ucapan duka dari kerabat, tanpa iringan gondang (musik 

ansambel sakral Batak Toba), tortor (tarian), atau upacara adat penuh. Bahkan 

dalam jamuan duka (mangan indahan sipaetpaet) makanan yang disajikan oleh 

kerabat yakni makanan tanpa bumbu hanya garam dan seadanya karena suasana 

dianggap sangat pahit, seperti empedu.17 

Status saur matua merupakan klasifikasi kematian yang paling dihormati. 

Gelar tersebut hanya diberikan kepada seseorang yang telah menikah, memiliki 

anak laki-laki dan Perempuan, cucu dari anak laki-laki dan Perempuan, bahkan 

cicit, serta telah menunaikan tanggung jawab sosialnya secara penuh dalam 

komunitas adat.18  Secara simbolik status saur matua tidak hanya menceritakan 

berakhirnya hidup biologis, tetapi pencapaian “keutuhan kosmik” di mana individu 

bersatu dengan seluruh dimensi relasi: keluarga, leluhur, dan kosmos Batak Toba. 

 
16  Tampubolon, “Kajian Etis Teologis Terhadap Tradisi Manampe dalam Upacara Adat 

Kematian Batak Toba.” 
17 Firmando, Harisan Boni, “Perubahan Sosial dalam Upacara Adat Kematian pada Etnis 

Batak Toba di Kota Medan” (Tesis Magister, Universitas Sumatera Utara, 2018): 76, 

http://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/5010. 
18  Dina Astuty and Indrayuda, “The Representation Study of Educational Value in Saur 

Matua Customs at the Death Ceremony as the Identity of Batak Toba Community in Bukittinggi 

City,” in Proceedings of the Eighth International Conference on Languages and Arts (ICLA-2019) 

(Presented at the Eighth International Conference on Languages and Arts (ICLA-2019), Negeri 

Padang, Indonesia: Atlantis Press, 2020): 365-369, https://www.atlantis-

press.com/article/125943473. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

327 

Dalam pemahaman tersebut, saur matua adalah kematian yang “lengkap” dan 

“indah” (jagar), karena orang tersebut telah menjalankan seluruh tanggung jawab 

sosial dan spiritual maka sijagaron dibuat sebagai simbol hidupnya.19 Sijagaron  

tersebut terdiri dari berbagai unsur alam yang kaya simbol seperti padi, 

melambangkan berkat; andong menyiratkan perjuangan moral, bakung putih 

menandakan almarhum telah memiliki cucu; pimping mencerminkan ketekunan 

hidup; gladiol menyimbolkan ikatan kasih lintas generasi. Selain itu hariara 

(pohon ara) melambangkan garis keturunan laki-laki dan kekuatan silsilah serta 

beringin menjadi simbol garis keturunan perempuan dan juga simbol keteguhan 

dan stabilitas keluarga. Semua simbol ini dimasukkan dalam bakul dan diletakkan 

sejajar dengan kepala.20 

Setelah prosesi pemakaman selesai, ritual adat saur matua belum selesai. 

Sehari sesudah pemakaman, keluarga almarhum melaksanakan ritus manuan raja 

ni duhutduhut, yaitu tindakan menanam sebagian unsur tumbuhan dari sijagaron 

seperti hariara (ara), beringin, gladiol dan bakung putih di atas kuburan. Tindakan 

ini sebagai simbol ucapan syukur dan keberlanjutan hidup. Ritus tersebut hanya 

dilakukan bagi individu yang meninggal dalam status saur matua  dan menjadi 

penanda bahwa hidup yang telah dijalani tidak hanya selesai, tetapi juga sudah 

berbuah dan layak “ditanam kembali” ke dalam tanah. 21  Dalam kerangka ini, 

penanaman bukan hanya gestur simbolik, tetapi menjadi titik temu antara tubuh 

manusia, unsur alam, dan nilai-nilai hidup yang diwariskan.  

 

Tafsir Ritual  sebagai Liturgi Ekoteologis 

Sebelum masuk ke dalam analisis tafsir terhadap ritus manuan raja ni 

duhutduhut, penting untuk menguraikan kerangka konseptual yang digunakan 

sebagai lensa interpretatif. Keempat tokoh berikut dipilih bukan semata karena 

relevansi akademis mereka terhadap studi ekoteologi, melainkan karena masing-

masing menawarkan dimensi yang saling melengkapi dalam memahami tindakan 

ritual, spiritualitas tubuh, dan simbolisme ekologis. Ronald L. Grimes memberikan 

landasan tentang ritual sebagai tindakan performatif tubuh dalam ruang sosial; 

Sallie McFague menawarkan pemahaman dunia sebagai tubuh ilahi yang sakral; 

Leonardo Boff menyuarakan spiritualitas bumi yang merespons krisis ekologis 

 
19  Christina Rayani Panggabean and Robert Sibarani, “Tradisi Sijagaron Pada Upacara 

Kematian Saur Matua Di Kabupaten Toba,” Journal of Language Development and Linguistics 

(JLDL) 1, no. 1 (2022): 48. 
20 Ibid. 
21 Sigalingging, “Sijagaron.”:18. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 328 

sebagai penderitaan kosmis; dan Thomas W. Laqueur menekankan makna vegetatif 

dan memorial dari pohon dalam praktik kematian modern. Dengan menggunakan 

pemikiran-pemikiran ini sebagai alat tafsir simbolik, pembacaan terhadap ritus adat 

Batak Toba akan diarahkan pada dimensi liturgis yang tidak hanya bersifat budaya, 

tetapi juga teologis dan ekologis. 

 

Ritual Menanam sebagai Tindakan Tubuh (Ronald L. Grimes) 

Ronald L. Grimes memahami ritual bukan sebatas sistem simbol, melainkan 

sebagai aksi tubuh yang hidup, yang dilakukan secara sadar dalam ruang dan waktu 

sosial. Grimes menyebutnya sebagai ritual action, yaitu tindakan performatif yang 

tidak hanya mewakili makna, tetapi juga mentransformasikan kenyataan. Dalam 

ritual, tubuh tidak hanya “mengucap” tetapi “melakukan” dan melalui tindakan 

itulah makna muncul. Bagi Grimes, ritual adalah enactment bukan sekadar hanya 

peragaan, karena ia mengukuhkan bahkan menciptakan status baru dalam 

kehidupan sosial dan spiritual. Lebih jauh lagi, ia menekankan bahwa tubuh, ruang, 

waktu, dan material seperti tanah dan pohon semua adalah elemen yang 

membentuk ritual secara utuh.22 

Dalam terang pemikiran Grimes, manuan raja ni duhutduhut dapat 

ditafsirkan bukan hanya sebagai simbol penghormatan, tetapi sebagai liturgi tubuh 

dan tanah. Ketika keluarga almarhum menanam pohon dan unsur lainnya di atas 

makam, tubuh mereka tidak hanya sebatas melakukan gerak simbolik, melainkan 

mengaktualkan regenerasi dan menyatukan kembali relasi antara manusia, bumi, 

dan nilai hidup yang diwariskan. tindakan tersebut mengubah ruang duka menjadi 

ruang penyerahan, dan tanah menjadi medium spiritual yang hidup. Maka, pohon 

yang tumbuh bukan hanya lambang, tetapi hasil dari aksi spiritual yang konkret. 

 

Tanah sebagai Tubuh Ilahi (Sallie McFague) 

Dalam pemikiran Sallie McFague, dunia ini bukan hanya ciptaan Allah, 

melainkan tubuh Allah itu sendiri. Dengan kata lain, bumi dan segala isinya bukan 

hanya sebatas tempat tinggal manusia, melainkan ruang sakral tempat kehadiran 

Ilahi berlangsung. Maka setiap tindakan terhadap bumi termasuk menanam pohon 

tidak hanya bersifat ekologis, tetapi juga spiritual. Menyentuh tanah berarti 

menyentuh tubuh Allah; merawat bumi berarti mengambil bagian dalam liturgi 

penyembuhan ciptaan. Pemikiran McFague yang menyatakan dunia adalah tubuh 

 
22 Ronald L. Grimes, The Craft of Ritual Studies (Oxford ; New York: Oxford University 

Press, USA, 2013), 242-247. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

329 

Allah, maka tindakan ekologis bukan hanya respons etis terhadap alam, melainkan 

bentuk liturgi inkarnatif yaitu ibadah yang dilakukan melalui tubuh dan terhadap 

tubuh Allah sendiri. Maka, setiap keterlibatan manusia dengan tanah, pohon, dan 

ruang hidup bukan hanya interaksi ekologis, tetapi juga spiritual: tindakan merawat 

bumi adalah tindakan spiritual terhadap tubuh Allah.23 

Melalui lensa pemikiran McFague, ritus manuan raja ni duhutduhut dapat 

ditafsirkan sebagai liturgi ekologis inkarnatif, di mana tubuh keluarga yang 

berduka menyatu dengan tanah dalam tindakan spiritual yang konkret. Penanaman 

pohon menjadi lebih dari hanya simbol penghormatan: ia adalah partisipasi tubuh 

manusia dalam penyembuhan tubuh Allah. Tanah bukan lagi hanya sebatas 

penguburan, melainkan ruang sakral tempat kasih diwujudkan dalam bentuk 

pertumbuhan dan kelanjutan hidup. Dalam tindakan tersebut, yang hidup dan yang 

mati tidak hanya terhubung melalui warisan, tetapi ditanam bersama dalam 

keberlanjutan ciptaan. Dengan menanam, keluarga tidak hanya mengenang, tetapi 

juga ikut serta merawat tubuh ilahi, menjadikan kematian sebagai momen 

regeneratif yang kudus dimana kesedihan berubah menjadi persekutuan ekologis.  

 

Menanam sebagai Spiritualitas Bumi (Leonardo Boff) 

Leonardo Boff memahami krisis ekologis bukan sebatas masalah lingkungan 

hidup, melainkan sebagai krisis spiritual dan peradaban. Dalam kerangka pikirnya, 

bumi bukanlah objek mati yang bisa dieksploitasi sewenang-wenang, tetapi subjek 

hidup yang sakral, bagian dari komunitas kosmik yang saling berelasi. Ia menyebut 

bumi sebagai Gaia, “subjek agung yang hidup, merasa, mencinta, dan berpikir” 

melalui eksistensi manusia dan makhluk lainnya. Maka penghancuran ekologis 

seperti deforestasi, polusi, dan kepunahan spesies sejatinya merupakan penderitaan 

kosmis yang menuntut respons spiritual dan moral. Dalam konteks ini, Boff 

merumuskan spiritual ekologis sebagai kesadaran batin bahwa mencintai dan 

merawat bumi adalah tindakan iman yang otentik dan mendalam. Spiritualitas tidak 

lagi terbatas pada ruang ibadah atau perenungan personal, melainkan menubuh 

dalam tindakan konkret penyembuhan bumi dan pembelaan terhadap segala bentuk 

kehidupan yang terancam. Menurutnya, tanpa pengalaman sakral,  seluruh retorika 

tentang martabat bumi adalah hampa.24 Oleh karena itu, tindakan-tindakan ekologis 

seperti melindungi tanah, menanam pohon, atau memulihkan hutan bukan hanya 

agenda teknis atau proyek konservasi, tetapi juga ritus spiritual, liturgi bumi, 

 
23 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 

1993), 162169. 
24 Leonardo, Cry of the Earth, Cry of the Poor, 115. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 330 

bahkan praktik keadilan kosmik yang membalas penderitaan bumi dengan cinta, 

penghormatan, dan harapan dan pemulihan.25 

Dalam terang spiritualitas ekologis Leonardo Boff, manuan raja ni 

duhutduhut ritus menanam pohon sakral oleh masyarakat Batak Toba dapat dibaca 

sebagai tindakan profetik yang mengembalikan bumi kepada martabat sakralnya. 

Ritus ini bukan sekadar menanam tumbuhan, melainkan sebuah simbol perjanjian 

baru antara manusia dan alam, tindakan rekonsiliasi kosmik yang merespon 

penderitaan ekologis dengan kehendak untuk menyembuhkan. Dalam kerangka 

pikir Boff, tindakan seperti ini adalah bentuk konkret dari “cinta terhadap bumi” 

yang tidak dilandasi oleh logika eksploitasi, melainkan oleh kesadaran bahwa bumi 

adalah tubuh kita juga, bagian dari jalinan kehidupan yang saling menghidupi. 

Dengan menanam raja ni duhutduhut, masyarakat Batak Toba sesungguhnya 

sedang menjalankan liturgi ekologis sebuah ibadah yang melibatkan tanah, akar, 

air, dan komunitas sebagai bentuk iman yang hidup. Di dalamnya terdapat nilai-

nilai utama spiritualitas ekologis menurut Boff: kesederhanaan, keterhubungan, 

rasa hormat terhadap misteri kehidupan, dan tanggung jawab terhadap generasi 

mendatang. Dengan demikian, manuan raja ni duhutduhut bukan hanya praktik 

adat, tetapi sebuah bentuk ekoteologi lokal yang menyuarakan harapan akan dunia 

yang lebih adil bagi bumi dan segala yang hidup di dalamnya. 

Pemahaman ini sejalan dengan gagasan Mogomme A. Masoga yang 

menekankan bahwa tindakan ekoteologis bukan sekadar kontemplasi alam, 

melainkan seruan profetik yang menuntut keadilan ekologis di tengah ketimpangan 

kosmik.26 Dalam terang ini, manuan raja ni duhutduhut dapat dibaca sebagai liturgi 

profetik: bukan hanya penghormatan terhadap almarhum, tetapi juga bentuk 

perlawanan terhadap teologi yang memisahkan roh dari tanah, dan sebagai 

kesaksian konkret bahwa spiritualitas sejati berpihak pada bumi yang luka. Ia 

adalah doa tubuh yang menyuarakan harapan dan membongkar sistem yang 

menindas ciptaan melalui diam. 

 

Pohon sebagai Memorial Hidup (Tomas Laqueur) 

Thomas Laqueur menyebutkan dalam tulisannya bahwa lanskap makam 

modern tidak hanya dibentuk oleh batu nisan, tetapi juga oleh unsur vegetatif 

seperti pohon yang menjadi bagian dari necrobotany yaitu seni menanam untuk 

 
25 Ibid. 
26 Mogomme A. Masoga, “The Pragmatism of Practical Theology in the Conservation of the 

Natural Habitat: An Ecotheology Perspective,” Pharos Journal of Theology, no. 105(5) (Oktober 

2024): 1–13, doi:10.46222/pharosjot.105.56. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

331 

mengenang yang mati. Ia menekankan bahwa pohon bukan hanya hiasan pasif, 

melainkan simbol hidup dari kesedihan, kenangan, dan regenerasi yang terus 

berlangsung seiring waktu. Dalam taman pemakaman, terutama sejak abad ke-19, 

pohon-pohon seperti yew atau weeping willow dipilih karena melambangkan duka 

dan ketenangan, dan karena dapat hidup lebih lama daripada ingatan manusia 

terhadap orang yang dikuburkan. Pohon-pohon tersebut menjadi penghubung 

antara yang hidup dan yang mati, antara waktu kini dan kenangan yang terus 

bertunas.27 

Laqueur menyatakan bahwa dalam konteks sekuler dan religius modern, 

pohon menjadi tugu hidup (living marker) yang tidak hanya menandai lokasi fisik 

kematian, tetapi juga menghadirkan kembali kehadiran eksistensial dari yang telah 

pergi. Pohon tidak menyimpan nama, tapi menyimpan makna dan perasaan. Ia 

tidak bicara, tapi menjadi saksi diam dari duka yang terus mengakar dalam 

waktu.28 

Dalam tradisi Batak Toba, ritus manuan raja ni duhutduhut secara adat hanya 

dilakukan dalam konteks kematian saur matua, yaitu individu yang dianggap telah 

menyelesaikan siklus hidupnya secara penuh. Penanaman pohon menjadi simbol 

kehormatan dan regenerasi. Namun, tulisan ini tidak bermaksud mengganti atau 

menggugat tradisi tersebut, melainkan ingin menyuarakan bahwa semangat 

regeneratif dan ekologis dari tindakan menanam pohon dapat diadopsi secara lebih 

luas tanpa syarat status sosial, usia, atau struktur adat tertentu. 

 

Pohon sebagai Tugu Hidup dan Usulan Liturgi Tanam Kenangan 

Tindakan menanam pohon kenangan dapat menjadi bentuk liturgi ekologis 

yang baru: tanpa mengganti adat, tetapi menghidupkan maknanya dalam konteks 

yang inklusif dan transformatif. Bagi seseorang yang meninggal di tempat jauh, 

tanpa upacara adat lengkap, atau bahkan dimakamkan di tempat umum seperti TPU 

kota, keluarga dapat menanam pohon di halaman rumah, ladang keluarga, taman 

komunitas, atau tepian sungai. Penanaman ini menjadi peristiwa simbolik, di mana 

duka tidak hanya menjadi kehilangan, tetapi juga tindakan regeneratif bagi bumi. 

Dalam terang ini, liturgi tanam kenangan dapat dipahami serupa dengan 

semangat ritus pangelekon dalam tradisi Batak Toba yakni praktik sakral sebelum 

memasuki atau memanfaatkan wilayah alam tertentu. Fredi Ardo Purba 

menjelaskan bahwa pangelekon adalah bentuk komunikasi spiritual antara manusia 

 
27 Thomas Walter Laqueur, The Work of the Dead: A Cultural History of Mortal Remains 

(Princeton (N. J.): Princeton University Press, 2015), 279. 
28 Ibid. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 332 

dan lingkungan sebagai ciptaan Tuhan. Ia dilakukan untuk menjaga keseimbangan 

kosmis dan menegaskan relasi antara manusia, tanah, dan Sang Pencipta.29 Dengan 

menanam pohon dalam suasana duka, keluarga tidak hanya mengenang, tetapi juga 

berpartisipasi dalam regenerasi moral dan ekologis, sejalan dengan semangat adat 

Batak yang menghormati pohon sebagai lambang kehidupan dan relasi spiritual 

antar generasi. 

Lebih dari sekadar simbol, tindakan ini dapat dibaca sebagai bentuk 

pertobatan ekologis, yaitu tindakan spiritual yang sadar dan konkret dalam 

merespons krisis ekologi global melalui kesaksian tubuh, tanah, dan cinta 

regeneratif. Seperti ditegaskan oleh Christiana Welda Putranti, pertobatan ekologis 

dalam spiritualitas Asia tidak hanya berarti “bergerak” mencintai bumi, tetapi juga 

“berhenti” dari pola-pola eksploitatif yang merusak kehidupan.30 Dalam konteks 

ini, menanam pohon sebagai kenangan bukan hanya melestarikan tradisi, tetapi 

juga memperluas makna spiritualitas sebagai tindakan pemulihan relasi manusia 

dengan bumi. 

Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Cláudio Carvalhaes dalam eco-

liturgical liberation theology, yang menekankan bahwa liturgi seharusnya tidak 

hanya menjadi ruang sakral yang terpisah dari realitas, melainkan wadah 

perlawanan terhadap ketidakadilan ekologis dan sosial. Ia memandang ibadah 

sebagai tindakan regeneratif yang berpihak pada bumi dan kaum yang tertindas, 

serta mendorong solidaritas lintas spesies dalam komunitas yang saling terhubung. 

Dalam semangat tersebut, liturgi tanam kenangan dapat dipahami bukan hanya 

sebagai ritual belasungkawa, tetapi juga sebagai bentuk pernyataan iman yang 

membumi dan transformatif.31 

Relevansi pendekatan ini dalam konteks Indonesia terlihat dalam kajian 

Hendry Corneles Mamengko Runtuwene, yang menunjukkan bagaimana gereja-

gereja Protestan di Indonesia mulai mengintegrasikan kesadaran ekologis ke dalam 

praktik iman mereka. Mulai dari tata ibadah, pelatihan jemaat, hingga advokasi 

lingkungan, ekoteologi dipraktikkan sebagai wujud konkret dari spiritualitas yang 

 
29 Fredi Ardo Purba dan Elsami Castigliani Huka, “Di Bawah Bayang-bayang TPL: Ekologi 

Pembebasan Untuk Memulihkan Kawasan Danau Toba,” Sactum Domine: Jurnal Teologi 14, no. 1 

(16 Desember 2024): 1–20, doi:10.46495/sdjt.v14i1.273. 
30 Christiana Welda Putranti, “‘Bergerak dan Berhenti’  Pertobatan Ekologi sebagai Respon 

Darurat Ekologi di Asia” 1 (2021): 88–101. 
31  Cláudio Carvalhaes, “Ritual at World’s End - Essays on Eco-Liturgical Liberation 

Theology Cláudio Carvalhaes - Barber’s Press, 20221,” dalam Ritual at World’s End: Essays on 

Eco-Liturgical Liberation Theology (York, Pennsylvania: Barber’s Son Press, 2022), 7–20, 

https://www.academia.edu/97638593/Introduction_Ritual_at_Worlds_End_Essays_on_Eco_Liturgic

al_Liberation_Theology. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

333 

menyatu dengan alam dan komunitas. Dengan demikian, liturgi tanam kenangan 

sebagaimana diusulkan dalam tulisan ini berakar kuat pada semangat pembaruan 

teologi global dan praktik gerejawi lokal yang saling memperkuat.32 

 

Liturgi Regeneratif dalam Tradisi Lintas Budaya 

Pemaknaan pohon sebagai simbol regeneratif dalam ritus kematian tidak 

hanya ditemukan dalam budaya Batak Toba, tetapi juga hadir dalam bentuk yang 

beragam di berbagai tradisi keagamaan dan budaya lain. Keterkaitan antara tubuh, 

tanah, dan sakralitas lingkungan menjadi penghubung lintas tradisi yang 

menunjukkan bahwa praktik seperti manuan raja ni duhutduhut memiliki resonansi 

universal sebagai ekspresi spiritualitas ekologis. 

 

Liturgi Tanam Kenangan: Format dan Praktik 

Liturgi tanam kenangan dapat dirancang sebagai ibadah singkat, melibatkan 

partisipasi keluarga dan komunitas lokal. Liturgi ini tidak hanya bentuk ekspresi 

emosional, tetapi juga teologis sebagai ibadah tubuh dan tanah. Format sederhana 

dapat mencakup: 

Pertama, Pembacaan Narasi Hidup Almarhum/Almarhumah. Dalam tradisi 

liturgis, kenangan akan hidup seseorang tidak hanya bersifat naratif, tetapi juga 

performatif menghidupkan kembali relasi, nilai, dan identitas yang pernah dijalani. 

Joshua Cockayne dan Gideon Salter melihat liturgi sebagai ruang di mana 

kenangan tidak hanya diingat, tetapi dihadirkan kembali secara spiritual dan 

kolektif.33 Namun, pemahaman ini tidak berhenti pada tradisi universal Kristen 

saja. Dalam konteks liturgi duka masyarakat Batak Toba, pembacaan narasi hidup 

almarhum memiliki fungsi serupa: ia menghubungkan generasi, memperkuat ikatan 

kultural dan spiritual, serta memberi makna baru atas kehilangan melalui kesaksian 

hidup. 

Ketika keluarga dan komunitas mendengarkan kembali kisah hidup seseorang 

dalam suasana duka, yang terjadi bukan hanya proses mengenang, tetapi juga 

rekonstruksi spiritual memori bersama. Ini sejalan dengan konsep mental time 

travel (MTT) yang dijelaskan Cockayne dan Salter kemampuan manusia untuk 

menghadirkan kembali masa lalu dalam horizon emosional dan eksistensial masa 

 
32 Hendry Corneles Mamengko Runtuwene, “Ecotheology: Integrating Faith, Creation Care, 

and Contextual Practice in Indonesian Protestant Congregations,” Educatio Christi 6, no. 1 (2025): 

145–70. 
33  Joshua Cockayne dan Gideon Salter, “Feasts of Memory: Collective Remembering, 

Liturgical Time Travel and the Actualisation of the Past,” Modern Theology 37, no. 3 (2021): 379–

98, doi:10.1111/moth.12683. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 334 

kini.34 Dalam kerangka ini, pembacaan narasi hidup bukan sekadar penghormatan, 

tetapi juga tindakan regeneratif yang memperkuat memori kolektif dan spiritualitas 

komunitas lintas generasi. 

Kedua, Doa syukur dan pengharapan. Doa menjadi wadah spiritual yang 

merangkul duka dan mengafirmasi harapan. Dalam menghadapi kehilangan, 

komunitas iman tidak menutup mata terhadap kehancuran, tetapi justru 

menghadirkannya dalam liturgi yang jujur dan berani. Brueggemann menunjukkan 

bahwa harapan yang sejati tidak lahir dari pengingkaran, melainkan dari keberanian 

untuk “pergi ke titik nol”, ke dalam jurang kehilangan yang nyata sebuah ruang di 

mana umat berani menggugat dan meratap di hadapan Allah.35 Seperti Israel di 

tengah reruntuhan Yerusalem, kita pun dipanggil untuk membawa luka dan 

keputusasaan kita ke ruang doa. Di sana, bukan janji-janji semu yang ditawarkan, 

tetapi kehadiran Allah yang perlahan-lahan mengubah keheningan menjadi 

jawaban, keputusasaan menjadi kekuatan, dan kematian menjadi pemulihan. Doa 

dalam konteks ini bukan pelarian, melainkan tindakan iman yang teguh: 

meneriakkan duka dengan penuh harap bahwa Tuhan tidak akan melupakan umat-

Nya. 

Ketiga, Penanaman pohon kenangan di lokasi yang dipilih. Tindakan 

menanam pohon dalam suasana duka adalah perwujudan kasih yang tidak selesai 

oleh kematian. Pohon yang ditanam bukan sekadar penanda fisik atau hiasan 

estetis, melainkan tubuh hidup dari cinta yang berakar dan terus bertumbuh. Ia 

menyerap air mata, menyimpan kenangan dalam batang dan daun, dan berdiri 

sebagai saksi bisu akan harapan dan regenerasi. Dalam tindakan ini, tubuh 

manusia, tanah, dan kasih disatukan dalam sebuah liturgi ekologis yang melampaui 

simbol. Pohon menjadi pengingat yang hidup bahwa dari kehilangan dapat tumbuh 

kehidupan baru. Jenis pohon yang dipilih dapat mencerminkan nilai ekologis lokal, 

makna simbolik, atau kenangan khusus keluarga terhadap almarhum. Menanam 

pohon menjadi langkah iman yang menyuarakan keyakinan: cinta tidak berakhir di 

liang lahat, tetapi menumbuhkan kehidupan bagi generasi yang akan datang. 

Kempat, Menabur tanah dari makam, atau menulis nama di batu kecil 

sebagai penanda spiritual (Opsional). Tindakan menabur tanah dari makam atau 

meletakkan batu kecil bertuliskan nama menjadi ungkapan sederhana namun sarat 

makna ia menandai bahwa kehadiran orang yang wafat tetap tinggal, bukan hanya 

 
34 Ibid. 
35 Walter Brueggemann, Reality, Grief, Hope: Three Urgent Prophetic Tasks (Grand Rapids, 

Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2014), 89–110, https://annas-

archive.org/md5/a08a69c53039816a91fccf35c7fca079. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

335 

dalam kenangan, tetapi juga dalam tanah yang menyatu dengan kehidupan. Tanah 

membawa keintiman dan sakralitas dari tempat tubuh kembali ke bumi; sedangkan 

batu menjadi lambang keabadian yang diam, namun menyimpan kisah dan kasih. 

Elemen opsional ini memberi ruang bagi ekspresi personal dan simbolik yang dapat 

disesuaikan dengan tradisi keluarga, sekaligus memperdalam makna perjumpaan 

spiritual antara yang hidup dan yang telah pergi. 

Catatan: Pohon yang dipilih pun bisa kontekstual: pohon buah, pohon lokal 

yang tahan hidup, atau pohon yang memiliki makna khusus bagi keluarga. Hal ini 

menjadi perluasan dari logika saur matua menjadi solidaritas ekologis universal. 

 

Pohon sebagai Sakramen Kosmis 

Dengan meminjam kerangka pikir spiritualitas ekologis Leonardo Boff dan 

Sallie McFague, kita dapat memahami tindakan penanaman ini sebagai sakramen 

kosmis yaitu liturgi inkarnatif di mana tubuh manusia, tanah, dan semesta saling 

menyatu dalam cinta dan pengharapan. Tindakan menanam pohon menjadi bentuk 

ibadah ekologis yang tidak terikat ruang sakral formal, tetapi menyatu dengan 

tanah sebagai tubuh ilahi dan bumi sebagai rumah bersama semua makhluk. Dalam 

terang ini, manuan raja ni duhutduhut bukan hanya milik masa lalu, tetapi roh 

regeneratifnya dapat dihidupi dalam konteks global dan urban, di mana krisis 

ekologis dan spiritual membutuhkan bentuk-bentuk baru partisipasi iman. Dengan 

menanam pohon sebagai liturgi kenangan, manusia ikut serta dalam pemulihan 

dunia yang terluka. 

 

Liturgi Regeneratif dalam Perspektif Lex Naturae 

Cláudio Carvalhaes, dalam pemikiran liturgi-politiknya, menggagas bahwa 

liturgi seharusnya tidak hanya melibatkan manusia dalam ruang ibadah tertutup, 

tetapi juga mencakup partisipasi seluruh ciptaan sebagai subjek spiritualitas. Dalam 

kerangka teologi ciptaan yang dikaji oleh Mark S. Medley, liturgi dipahami sebagai 

tindakan tubuh bersama bumi: berdoa dengan hewan, tanah, air, dan tumbuhan 

bukan hanya untuk mereka. Liturgi bukan sekadar kata-kata yang diucapkan, 

melainkan tubuh yang menyentuh debu dan tanah, serta kehadiran spiritual yang 

menjangkau makhluk tak bersuara. Pandangan ini membuka cakrawala bahwa 

praktik menanam pohon sebagai bagian dari ritus kematian adalah bentuk lex 

naturae hukum spiritual yang menyatu dengan alam sebagai wahyu Allah.36 

 
36 Mark S. Medley, “Praying with Animals, Plants, Soil, Land, and Water: The Theology of 

Creation in Cláudio Carvalhaes’ Liturgical-Political Theology,” Religions 16, no. 4 (17 April 2025): 

1–15, doi:10.3390/rel16040526. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 336 

Dalam terang pemikiran ini, manuan raja ni duhutduhut bukan hanya 

tindakan adat atau penghormatan kepada leluhur, tetapi juga sebuah tindakan 

berdoa dalam dan bersama alam. Ketika keluarga menanam pohon, tubuh manusia 

menyatu secara simbolik dan biologis dengan tubuh tanah. Di sana, liturgi menjadi 

pembebasan ekologis, di mana tanah tidak hanya menjadi tempat penguburan, 

tetapi ruang teologis tempat terjadi pertukaran antara yang fana dan yang abadi. 

Medley menunjukkan bahwa dalam pemikiran Carvalhaes, tindakan liturgis 

tidak lengkap tanpa tubuh dan tanah. Dalam praktik berdoa bersama bumi, manusia 

diundang untuk menyadari kehadiran Allah di balik setiap akar, embun, dan batu. 

Maka, menanam pohon dalam kematian bukanlah simbol yang berdiri sendiri, 

melainkan bagian dari struktur kosmik di mana kehidupan terus berlanjut dalam 

relasi mutual antara ciptaan dan Sang Pencipta.37 Dengan demikian, manuan raja 

ni duhutduhut dapat dilihat sebagai bentuk lex naturae yang mengungkap 

spiritualitas regeneratif khas Batak Toba, namun juga sejalan dengan narasi liturgis 

global yang diperjuangkan oleh Carvalhaes: bahwa keadilan liturgis mencakup 

seluruh makhluk hidup. Dalam praktik ini, tubuh yang kembali ke tanah bukan 

hanya kembali kepada debu, tetapi juga kepada relasi, kesatuan, dan doa yang 

menyembuhkan. 

 

Simpulan 

Ritus manuan raja ni duhutduhut dalam adat kematian Batak Toba yang 

selama ini diperuntukkan hanya bagi kematian saur matua menyimpan potensi 

sebagai liturgi ekologis yang dapat melampaui batasan adat. Melalui pendekatan 

hermeneutika simbolik terhadap struktur dan makna ritus, penelitian ini 

menyimpulkan bahwa tindakan menanam pohon dapat dimaknai sebagai ibadah 

ekologis yang menyatukan tubuh manusia, tanah, dan spiritualitas regeneratif. 

Semangat regeneratif dalam ritus ini dapat diaktualisasikan secara inklusif sebagai 

bentuk iman ekologis universal, yang relevan dalam menjawab krisis ekologi 

global, tanpa menggantikan nilai adat Batak Toba, tetapi memperluas maknanya 

dalam konteks spiritualitas bumi yang menyembuhkan. 

 

Daftar Pustaka 

Astuty, Dina dan Indrayuda. “The Representation Study of Educational Value in 

Saur Matua Customs at the Death Ceremony as the Identity of Batak Toba 

Community in Bukittinggi City.” Dalam Proceedings of the Eighth 

International Conference on Languages and Arts (ICLA-2019), 365–70. 

 
37 Ibid. 



Tafsir Ekoteologis atas Ritual, ... (Liner Mersia Sihombing) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

337 

Negeri Padang, Indonesia: Atlantis Press, 2020. 

doi:10.2991/assehr.k.200819.074. 

Brueggemann, Walter. Reality, Grief, Hope: Three Urgent Prophetic Tasks. Grand 

Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2014. https://annas-

archive.org/md5/a08a69c53039816a91fccf35c7fca079. 

Carvalhaes, Cláudio. “Ritual at World’s End - Essays on Eco-Liturgical Liberation 

Theology Cláudio Carvalhaes - Barber’s Press, 20221.” Dalam Ritual at 

World’s End: Essays on Eco-Liturgical Liberation Theology, 7–20. York, 

Pennsylvania: Barber’s Son Press, 2022. 

https://www.academia.edu/97638593/Introduction_Ritual_at_Worlds_End_E

ssays_on_Eco_Liturgical_Liberation_Theology. 

Cockayne, Joshua, dan Gideon Salter. “Feasts of Memory: Collective 

Remembering, Liturgical Time Travel and the Actualisation of the Past.” 

Modern Theology 37, no. 3 (2021): 379–98. doi:10.1111/moth.12683. 

Firmando, Harisan Boni. “Perubahan Sosial dalam Upacara Adat Kematian pada 

Etnis Batak Toba di Kota Medan.” Tesis Magister, Universitas Sumatera 

Utara, 2018. Repositori Institusi USU. 

http://repositori.usu.ac.id/handle/123456789/5010. 

Grimes, Ronald L. The Craft of Ritual Studies. Oxford ; New York: Oxford 

University Press, USA, 2013. 

Laqueur, Thomas Walter. The Work of the Dead: A Cultural History of Mortal 

Remains. Princeton (N. J.): Princeton University Press, 2015. https://annas-

archive.org/md5/55f5f9ed7afd7c264bb8124f41fc4e9f. 

Leonardo, Boff. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Maryknoll, New York: Orbis 

Books (Catholic Foreign Mission Society of America), 1997. https://annas-

archive.org/md5/55f5f9ed7afd7c264bb8124f41fc4e9f. 

Masoga, Mogomme A. “The Pragmatism of Practical Theology in the Conservation 

of the Natural Habitat: An Ecotheology Perspective.” Pharos Journal of 

Theology, no. 105(5) (Oktober 2024): 1–13. doi:10.46222/pharosjot.105.56. 

McFague, Sallie. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress 

Press, 1993. https://annas-

archive.org/md5/919172ce2a12af7d0a8e8595d3996cf5. 

Medley, Mark S. “Praying with Animals, Plants, Soil, Land, and Water: The 

Theology of Creation in Cláudio Carvalhaes’ Liturgical-Political Theology.” 

Religions 16, no. 4 (17 April 2025): 1–15. doi:10.3390/rel16040526. 

Muthmainnah, Lailiy, Rizal Mustansyir, dan Sindung Tjahyadi. “Kapitalisme, 

Krisis Ekologi, dan Keadilan Intergenerasi: Analisis Kritis atas Problem 

Pengelolaan Lingkungan Hidup di Indonesia.” Mozaik Humaniora 20, no. 1 

(31 Agustus 2020): 57–69. doi:10.20473/mozaik.v20i1.15754. 

Panggabean, Christina Rayani, dan Robert Sibarani. “Tradisi Sijagaron pada 

Upacara Kematian Saur Matua di Kabupaten Toba.” Journal of Language 

Development and Linguistics (JLDL) 1, no. 1 (2022): 45–54. doi:10.55927. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 338 

Pihkala, Panu. “Ecological Grief, Religious Coping, and Spiritual Crises: Exploring 

Eco-Spiritual Grief.” Pastoral Psychology 74, no. 1 (Februari 2025): 69–96. 

doi:10.1007/s11089-024-01158-3. 

Purba, Fredi Ardo, dan Elsami Castigliani Huka. “Di Bawah Bayang-bayang TPL: 

Ekologi Pembebasan Untuk Memulihkan Kawasan Danau Toba.” Sactum 

Domine: Jurnal Teologi 14, no. 1 (16 Desember 2024): 1–20. 

doi:10.46495/sdjt.v14i1.273. 

Putranti, Christiana Welda. “‘Bergerak dan Berhenti’  Pertobatan Ekologi sebagai 

Respon Darurat Ekologi di Asia” 1 (2021): 88–101. 

Runtuwene, Hendry Corneles Mamengko. “Ecotheology: Integrating Faith, 

Creation Care, and Contextual Practice in Indonesian Protestant 

Congregations.” Educatio Christi 6, no. 1 (2025): 145–70. 

Sigalingging, Yehezkiel. “Sijagaron dalam Adata Batak Toba,” 2019. 

https://www.academia.edu/41093275/Siajagaron_dalam_adat_Batak_Toba. 

Stewart, Benjamin M. “Committed to the Earth: Ecotheological Dimensions of 

Christian Burial Practices.” Liturgy 27, no. 2 (April 2012): 62–72. 

doi:10.1080/0458063X.2012.638794. 

Tampubolon, Fani Elray Tesalonika. “Kajian Etis Teologis Terhadap Tradisi 

Manampe dalam Upacara Adat Kematian Batak Toba” 4 (2025): 3694–3709. 

Tubi, Paul-Kolade. “Afroecology of Traditional African Societies: An 

Anthropology of Ecotheology, Ecophilosophy and Ecospirituality of the 

Yoruba.” Ochendo: An African Journal of Innovative Studies 1, no. 1 (2020): 

106–26. 

 


