
Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025 

 Copyright©2025, Lidya Patty.                                                                                                                                            | 458 

  Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

e-ISSN: 2621-8135 

p-ISSN: 2621-8151 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) 

http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei 

Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 458-476                                       DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.666 

Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 

 

 

Antara Penderitaan yang Tersisa dan Rengkuhan yang 

Terbuka: Analisis Teologis atas Trauma Sosial 

Pascakonflik Ambon 
 

Lidya Patty1)* 
1) Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Indonesia 

*) Email: lidya.patty@stftjakarta.ac.id 

 

Diterima: 15 Mei 2025 Direvisi: 12 September 2025 Disetujui: 15 September 2025 

 

Abstract 

This article examines the collective trauma of the 1999–2002 Ambon post-

conflict, which still leaves traces in the violent events of 2011 and early 2025. 

These social wounds indicate that the community's collective memory has not fully 

recovered and remains a source of vulnerability in interfaith relations. This paper 

aims to develop a trauma-healing-based reconciliation model in the Ambon 

context. Using qualitative methods based on literature studies, data are analyzed 

conceptually and thematically through three main approaches: Jeffrey C. 

Alexander's theory of collective trauma, Shelly Rambo's theology of trauma, and 

Miroslav Volf's theology of reconciliation. This article puts forward two 

arguments. First, post-conflict trauma in Ambon is still alive and is indicated by 

repeated conflicts in 2011 and early 2025 that reactivated the memory of the 1999 

violence. Second, formal reconciliation such as the Malino II Agreement has not 

yet addressed the dimensions of deep trauma recognition and healing. Therefore, 

this article proposes the formation of a transformative space as a space between 

"remaining suffering" and "open embrace." This space allows wounds to be heard, 

narrated, and collectively reinterpreted through the reinterpretation of conflict 

sites (e.g., Silo Church and the Trikora Monument), interfaith forums, liturgical 

confessions, and public rituals. Thus, reconciliation does not stop at a formal 

agreement, but fosters interfaith solidarity and hope for sustainable peace. 

 

Keywords: Collective Trauma; Post-Conflict Ambon; Reconciliation; 

Transformative Space; Theology of Trauma. 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei


Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

459 

Abstrak 

Artikel ini membahas trauma kolektif pascakonflik Ambon tahun 1999–2002 

yang masih meninggalkan jejak dalam peristiwa kekerasan tahun 2011 dan awal 

2025. Luka sosial tersebut menunjukkan bahwa memori kolektif masyarakat belum 

sepenuhnya pulih dan masih menjadi sumber kerentanan relasi lintas iman. Tulisan 

ini bertujuan mengembangkan model rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma dalam 

konteks Ambon. Dengan menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka, 

data dianalisis secara konseptual dan tematik melalui tiga pendekatan utama: teori 

trauma kolektif Jeffrey C. Alexander, teologi trauma Shelly Rambo, dan teologi 

rekonsiliasi Miroslav Volf. Artikel ini mengajukan dua argumen. Pertama, trauma 

pascakonflik di Ambon masih hidup dan terindikasi dari konflik berulang pada 

2011 dan awal 2025 yang mengaktifkan kembali memori kekerasan 1999. Kedua, 

rekonsiliasi formal seperti Perjanjian Malino II belum menyentuh dimensi 

pengakuan dan pemulihan trauma yang mendalam. Karena itu, artikel ini 

mengusulkan pembentukan ruang transformatif sebagai ruang antara “penderitaan 

yang tersisa” dan “rengkuhan yang terbuka.” Ruang ini memungkinkan luka 

didengar, dinarasikan, dan dimaknai ulang secara kolektif melalui pemaknaan 

ulang situs konflik (misalnya Gereja Silo dan Tugu Trikora), forum lintas iman, 

liturgi pengakuan luka, dan ritus publik. Dengan demikian, rekonsiliasi tidak 

berhenti pada kesepakatan formal, tetapi menumbuhkan solidaritas lintas iman dan 

harapan akan damai berkelanjutan. 

 

Kata-Kata Kunci: Ambon Pascakonflik; Rekonsiliasi; Ruang Transformatif; 

Teologi Trauma; Trauma Kolektif. 

 

Pendahuluan 

Konflik sosial yang terjadi di Ambon tahun 1999-2002 merupakan salah satu 

peristiwa kelam dalam kehidupan masyarakat Ambon. Tragedi ini merenggut 5000 

korban jiwa 1  dan memaksa sepertiga masyarakat Maluku dan Maluku Utara 

meninggalkan tempat tinggal mereka.2 Kekerasan berbasis agama tersebut memberi 

trauma mendalam yang membayangi memori kolektif masyarakat Maluku. 3  

Trauma ini meninggalkan bekas yang tidak terhapus (leaves indelible marks)4 dan 

terbukti belum sepenuhnya pulih, seperti yang tercermin dalam konflik-konflik 

 
1 Armita Arvanti dkk., “Dinamika Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi 

Mewujudkan Perdamaian,” Jurnal Education and development  12, no. 1 (2024): 68. 
2  Jerry Indrawan dan Ananda Tania Putri, “Analisis Konflik Ambon Menggunakan 

Penahapan Konflik Simon Fisher,” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 1 (2022): 36608, 

doi:10.24198/jkrk.v4i1.36608. 
3 Marfan Ferdinanda Tahamata, Tony Tampake, dan Agus Supratikno, “Teologi Trauma 

Berbasis Budaya Orang Basudara Bagi Korban Konflik Komunal,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 1417, doi:10.30648/dun.v9i1.1417. 
4 Jeffrey C. Alexander, Trauma: A Social Theory (Cambridge: Polity Press, 2012), 6. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 460 

susulan tahun 2011 dan awal 2025. Kedua konflik ini menunjukkan pola serupa, 

yakni bermula dari bentrokan kecil yang kemudian berkembang menjadi pertikaian 

yang bernuansa agama dan diperkuat oleh narasi yang mengokohkan dikotomi 

“kita” dan “mereka.”5 

Shelly Rambo menjelaskan trauma sebagai “penderitaan yang tersisa”6 dan 

“penderitaan yang tidak pergi,” 7  sementara Jeffrey C. Alexander menandaskan 

bahwa trauma kolektif membekas dalam kesadaran dan membentuk  identitas 

kolektif. 8  Trauma yang tidak dikenali dan direspons dengan tepat dapat 

melanggengkan segregasi sosial serta memperumit relasi antar kelompok 

agama. 9 Hal ini sejalan dengan konflik yang terus terjadi di Ambon. Jacky 

Manuputty, Septemmy Lakawa, dan Debora Lindawaty dalam penelisikan mereka 

terhadap konteks pascakonflik 1999, menemukan bahwa rekonsiliasi pascakonflik 

dilakukan tanpa pengakuan dan pemulihan luka masa lalu dan lebih berorientasi 

pada masa depan, sehingga penderitaan tetap hidup dan memicu ketegangan 

berulang yang terpendam dalam hati, sebelum sewaktu-waktu muncul.10 Artikel ini 

menanggapi situasi tersebut dengan menawarkan kerangka rekonsiliasi yang 

mengakui trauma kolektif Alexander dan konsep “middle space” Rambo sebagai 

ruang antara luka dan pemulihan,11 yang dipadukan dengan gagasan Miroslav Volf 

tentang pengampunan dan keterbukaan, 12  agar rekonsiliasi tidak sekadar 

mendamaikan tetapi juga memberi pengakuan atas penderitaan kolektif. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengulas trauma pascakonflik dan 

rekonsiliasi di Ambon. Marfan F. Tahamata dkk. menawarkan teologi trauma 

 
5 BCC News Indonesia, “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?,” 2011; Debora 

Sanur Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan Solusinya,” 

Jurnal Politiicia 2, no. 2 (2011): 271–97; Eris Eka Patty, Rahmat Rahman; Jaya, “Bentrok 2 

Kelompok Pemuda di Ambon, Kondusif, Warga Jangan Terprovokasi,” Kompas.com, 2025. 
6 Shelly Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining (Kentucky: Westminster John 

Knox Press, 2010), 15. 
7 Ibid., 20. 
8 Alexander, Trauma: A Social Theory, 6. 
9 Ibid., 4. 
10  SETARA Institute, “Trauma Healing Pasca Konflik Maluku 1999-Pdt. Jacky-Part 3,” 

2023; Septemmy E. Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 1 ed. 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023), 129–31; Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap 

Beberapa Akar Permasalahan dan Solusinya,” 271–73. 
11  Pada alur tulisan berikutnya, terminolongi “middle space” akan penulis pakai untuk 

menandaskan konsep “ruang antara” Rambo, namun bila dikaitkan dengan konteks penulisan, diksi 

yang penulis gunakan adalah “ruang antara.” 
12  Alexander, Trauma: A Social Theory, 6; Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of 

Remaining, 15; Miroslav Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, 

Other-ness, and Reconciliation (Nashville: Abingdon Press, 1996). 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

461 

berbasis budaya Orang Basudara sebagai langkah konkret bagi warga jemaat yang 

mengalami trauma pascakonflik.13  Sementara itu, Armita Arvanti dkk. meneliti 

resolusi konflik pasca 1999-2002, menyoroti bahwa rekonsiliasi tidak menghapus 

ketakutan dan rasa tidak percaya antar agama.14 Muhammad Husein dan Marno 

Wance juga menunjukkan bahwa trauma masa lalu mempercepat eskalasinya 

konflik baru.15Tulisan-tulisan ini, telah mengeksplorasi adanya indikasi trauma di 

Ambon, isu konflik, dan upaya rekonsiliasi yang telah dilakukan maupun 

ditawarkan. Namun, belum secara eksplisit mengaitkan trauma kolektif dengan 

konsep teologis tentang pemberian ruang untuk mengakui penderitaan yang tersisa, 

sebagai tahap awal dalam upaya rekonsiliasi yang terbuka untuk merengkuh 

“mereka yang berbeda.” Artikel ini, membatasi dirinya pada eksplorasi indikasi 

trauma kolektif pascakonflik yang berujung pada tahun 2011 dan awal tahun 2025. 

Kemudian, mendialogkan pandangan Alexander, Rambo, dan Volf untuk 

membangun ruang transformatif antara “penderitaan yang tersisa” dan “rengkuhan 

yang terbuka” sebagai rekonsiliasi pascakonflik komunal yang ditawarkan. 

 

Metode Penelitian 

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka16 

terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, khususnya literatur teoretis dan 

teologis. Metode ini dipilih bukan hanya untuk mengumpulkan data tekstual, tetapi 

juga untuk mengolahnya secara analitis dan konstruktif, sehingga dapat 

menghasilkan tawaran teologis yang kontekstual. Sumber-sumber sekunder berupa 

literatur teoretis dan teologis, yang dianalisis melalui tahapan pengumpulan data 

tekstual, analisis isi, dan konseptualisasi tematik atas tiga variabel utama trauma 

kolektif (Jeffrey Alexander), penderitaan yang tersisa (Shelly Rambo), dan 

rekonsiliasi lintas iman (Miroslaf Volf) untuk membangun konstruksi teologis 

mengenai ruang transformatif sebagai model rekonsiliasi kontekstual di masyarakat 

pascakonflik Ambon. Artikel ini akan dimulai dalam beberapa tahapan. Pertama, 

menganalisis indikasi trauma dari konflik yang terjadi pada tahun 2011 dan awal 

tahun 2025. Kedua, menelisik dan memperjumpakan hasil analisis trauma kolektif 

dari konflik tahun 2011 dan awal tahun 2025 dengan teori konflik kolektif 

 
13 Tahamata, Tampake, dan Supratikno, “Teologi Trauma Berbasis Budaya Orang Basudara 

Bagi Korban Konflik Komunal.” 
14 Arvanti dkk., “Dinamika Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi 

Mewujudkan Perdamaian,” 61–69. 
15 Marno Husein, Muhammad I.; Wance, “Analisis Wacana Kritis Berita Konflik di Media 

Ambon Ekspres dan Siwalima,” Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 3 (2021): 1995–2010. 
16 Farida Nugrahani, Metode Penelitian Kualitatif (Solo: Cakra Books, 2014), 96. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 462 

Alexander, konsep “middle space” Rambo, dan rekonsiliasi Volf untuk 

menghasilkan tawaran rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma, lewat ruang 

transformatif sebagai ruang antara “penderitaan yang tersisa” dan “rengkuhan yang 

terbuka.” 

 

Hasil dan Pembahasan 

Trauma yang Terbuka melalui Konflik Tahun 2011 dan Awal Tahun 2025 

Shelly Rambo menegaskan trauma sebagai “penderitaan yang tersisa” dan 

yang “tidak kunjung pergi.”17 Trauma bukan sekadar kenangan pahit, melainkan 

realitas yang hidup, yang terus memengaruhi relasi, identitas, bahkan cara 

seseorang membayangkan masa depan.18 Berbeda dengan Rambo yang menyoroti 

dimensi eksistensial-individual, Jeffrey C. Alexander memandang trauma sebagai 

konstruksi sosial yang melekat pada kesadaran kolektif. Trauma kolektif lahir 

melalui proses penafsiran yang mendefinisikan peristiwa sebagai luka mendalam, 

menentukan siapa korban, siapa pelaku, serta menciptakan simbol-simbol yang 

mengikat komunitas pada memori luka itu. 19  Kerangka ini menolong penulis 

membaca konflik Ambon 2011 dan awal 2025 bukan sekadar sebagai insiden 

sporadis, melainkan reaktivasi luka lama dari tragedi 1999–2002. 

Pada tahun 2011, tersebar SMS tentang kematian Darmin Saiman, seorang 

tukang ojek Muslim, di wilayah mayoritas Kristen. 20  Informasi ini segera 

ditafsirkan sebagai serangan orang Kristen bagi umat Muslim, yang pada 

kenyataannya tidak demikian. Namun, trauma kolektif yang telah melekat dalam 

identitas agama dibangkitkan kembali dan memicu kemarahan umat Muslim21 dan 

berujung bentrok antar warga Waihaong dengan Mangga Dua pada 11 September 

2011. Konflik ini meluas ke Kelurahan Waringin, Pohon Pule, dan Ponegoro. Umat 

Islam dengan cepat melakukan aksi lempar batu terhadap pembawa kendaraan yang 

beragama Kristen di beberapa titik, 22  sementara umat Kristen yang merasa 

diserang, mengumpulkan masa dan merespons tindakan itu. 

Dalam kerangka Alexander, terlihat empat elemen konstruksi yang dapat 

mengindikasi trauma kolektif. Pertama, hakekat penderitaan (nature of the pain). 

 
17 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 15,20. 
18 Ibid., 20. 
19 Alexander, Trauma: A Social Theory, 26. 
20 Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan 

Solusinya,” 271–72. 
21 BCC News Indonesia, “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?” 
22 Yusron Fahmi, “Kisah Minggu Mencekam di Kota Ambon 8 Tahun Lalu,” Liputan 6, 

2019. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

463 

Kematian Saiman pada 2011 ditafsirkan sebagai penderitaan umat Muslim23  dan 

memicu solidaritas emosional sekaligus kekerasan balasan. Merespons umat Islam 

dengan cepat melakukan aksi lempar batu terhadap pembawa kendaraan yang 

beragama Kristen di beberapa titik 24  dan umat Kristen yang merasa diserang, 

mengumpulkan masa dan merespons tindakan itu. Trauma tersebut disimbolkan 

melalui narasi yang dibentuk oleh bahasa dan media, menciptakan eskalasi 

kekerasan.25 Kedua, identitas korban (nature of the victim)26 memperkuat oposisi 

antara “kita” dan “mereka.” Saiman, seorang Muslim, dilihat sebagai representasi 

umat Muslim dan bukan individu. Sehingga, mengindikasi posisi umat Muslim 

sebagai pihak yang dirugikan dan Kristen adalah pelakunya. Begitupula dengan 

kasus 2025 yang walau dipicu oleh persoalan non-agama seperti pesta miras dan 

balap liar 27, konflik di depan Tugu Trikora pada bulan Januari 2025 ini, dengan 

cepat membentuk sektarian yang menandaskan identitas “mereka” berdasarkan 

posisi berdiri yang mewakili kelompok agama. 

Ketiga, relasi korban dengan audiens luas (relation of the victim to the wider 

audience).28 Posisi berdiri masyarakat yang saling berhadapan di Tugu Trikora, 

persis di depan Gereja Silo, menghidupkan kembali memori kerusuhan 1999. 

Spasialitas ini menjadi simpul trauma lewat ruang geografis yang berubah menjadi 

ruang memori traumatis. Keempat, atribusi tanggung jawab (attribution of 

responsibility) polarisasi “kami” dan “mereka” dalam konteks sejarah konflik 

antaragama, yang tercermin pada posisi massa yang berhadap-hadapan di Tugu 

Trikora di depan Gereja Silo pada konflik awal 2025.29 Lokasi-lokasi ini bukan 

hanya titik geografis, tetapi juga simpul trauma, karena di situlah kekerasan 

komunal pernah memuncak. 

Umat Kristen secara simbolik dilekatkan sebagai pihak bersalah. Narasi 

“Laskar Kristus” yang kembali digaungkan memperkokoh identitas defensif 

Kristen, sementara komunitas Muslim merespons dengan solidaritas komunal. 

Dengan demikian, konflik 2011 dan awal 2025, memerlihatkan bagaimana trauma 

 
23 BCC News Indonesia, “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?” 
24 Fahmi, “Kisah Minggu Mencekam di Kota Ambon 8 Tahun Lalu.” 
25 Alexander, Trauma: A Social Theory, 13. 
26 Ibid., 18. 
27 Rahmat Rahman Patty, “Kapolda Maluku Janji Tindak Tegas Pelaku Bentrok di Tugu 

Trikora Ambon,” Kompas.com, 2025. 
28 Alexander, Trauma: A Social Theory, 18–19. 
29 Rahmat Rahman Patty, “Bentrok di Tugu Trikora Ambon Lukai 6 Warga, Polisi Periksa 

Sejumlah Saksi,” Kompas.com, t.t.; Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar 

Permasalahan dan Solusinya”; Tim Redaksi, “Ambon Membara, 1 Meninggal 68 Luka-Luka,” 

JPPN.com, 2011. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 464 

lama bukan saja bertahan, tetapi justru menjadi bahan bakar konstruksi identitas 

kelompok yang eksklusif. Dalam dua versi “kita” ini, terlihat bahwa trauma bukan 

hanya belum sembuh, melainkan telah menjadi fondasi baru dari identitas 

kelompok, yang eksklusif dan berorientasi pada pembeda dari “mereka.”30 

Selain keempat eleman di atas, simbol dan rekonstruksi narasi yang tercermin 

dalam konflik 2025, menunjukkan adanya cultural code yang menghidupkan 

memori kekerasan 1999, lewat nyanyian “Laskar Kristus.” Dalam teori Alexander, 

ini merupakan bagian dari proses penyematan makna simbolik yang membingkai 

suatu peristiwa kekerasan bukan sebagai insiden terisolasi, tetapi sebagai 

kelanjutan dari narasi trauma yang mapan dalam memori kolektif. 31  Hal ini, 

menegasi pandangan Rambo tentang trauma adalah penderitaan yang tidak pergi 

(suffering that doesn’t go away) dan penderitaan yang tersisa (suffering that 

reminds),32 yang membayangi masyarakat Ambon hingga eskalasi konflik terjadi 

dengan polarisasi yang senada dengan konflik 1999. 

Penderitaan yang tersisa, tercermin dalam narasi kolektif yang dirasakan oleh 

para penyintas konflik Ambon tahun 1999-2002. Tahamata, Tampake, dan 

Supritikno menunjukkan memori traumatis yang merengkuh rasa takut, kecewa, 

dan marah masih dimiliki oleh ketiga narasumber dan melekat hingga kini. Temuan 

ini, mengafirmasi apa yang disebut Rambo sebagai suffering that reminds. 33 

Penderitaan yang tersisa dari konflik 1999 membentuk trauma script dalam narasi 

kelompok, memori kolektif, dan relasi spasial tertentu menjadikan identitas agama 

sebagai sumbu dari eksklusivitas sosial dan penolakan terhadap rekonsiliasi 

sejati.34 

Dari penelisikan terhadap dua konflik ini, penulis menegaskan tiga temuan 

utama. Pertama, narasi provokatif mudah memicu reaksi emosional karena luka 

yang masih terbuka. Kedua, spasialitas traumatis (Tugu Trikora dan Gereja Silo) 

mengandung memori yang dapat mengaktifkan trauma. Ketiga, simbol keagamaan 

seperti lagu “Laskar Kristus” memperkeras identitas kolektif yang dibentuk oleh 

penderitaan yang tidak kunjung pergi, baik dalam pihak Kristen maupun Islam. 

Dengan demikian, trauma yang tersisa menjadi fondasi baru identitas komunal 

yang eksklusif. 

 
30 Alexander, Trauma: A Social Theory, 7. 
31 Ibid., 3–4. 
32 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 15; 20. 
33 Ibid. 
34 Miroslav Volf, “Forgiveness, Reconciliation, and Justice: A Theological Contribution to A 

More Peaceful Social Environment,” Millenium 29, no. 3 (2000): 7–8, 

doi:10.1177/03058298000290030601. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

465 

Karena itu, penulis meminjam gagasan Septemmy Lakawa tentang 

pentingnya “ruang penuturan” agar “siklus kekerasan” tidak terjadi. “Ruang 

penuturan” itu perlu dihidupi dalam ruang formal hingga informal dalam 

percakapan bersama keluarga, dengan memberi makna baru yang menekankan 

perdamaian. Dengan begitu, rasa takut dan kebencian tidak diturunkan ke generasi 

berikutnya. 35  Sekaligus, ruang ini dapat menjadi “ruang transformatif” yang 

memberi tempat untuk mengaku luka, sekaligus mengkonstruksi narasi-narasi yang 

membentuk memori kolektif baik dari umat Kristen maupun Muslim yang harus 

ditilik, secara serius sebagai suatu upaya rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma. 

“Ruang transformatif” ini akan penulis bangun setelah mendialogkan teori trauma 

Alexander dengan teologi trauma Rambo tentang “middle space” yang bersifat 

imajinatif, dan teologi rekonsiliasi Miroslav Volf untuk membangun rekonsiliasi 

yang berbasis pemulihan trauma. 

 

Rekonsiliasi Berbasis Pemulihan Trauma 

Rekonsiliasi pascakonflik Ambon telah diupayakan oleh berbagai pihak, 

termasuk pemerintah, tokoh agama, dan komunitas sipil. Akan tetapi, rekonsiliasi 

yang dilakukan hanya bersifat formal. Sebagaimana konflik 1999-2002 di Ambon 

telah diselesaikan melalui perjanjian Malino II pada tahun 2002.36 Perjanjian ini 

merengkuh 11 poin keputusan yang diputuskan bersama dengan gubernur, 35 

anggota dewan dari pihak Muslim dan Kristen, serta mediator perdamaian. 37 

Namun, rekonsiliasi yang dilakukan tampaknya belum berhasil mengatasi akar 

permasalahan, yakni trauma yang mengakar dalam masyarakat. 

Debora Lindawaty menyoroti bahwa trauma konflik Ambon merupakan 

faktor penyebab konflik sosial yang terus terjadi, secara khusus 2011. Ia melihat 

bahwa, bila rekonsiliasi benar-benar berhasil, maka seharusnya ketakutan terhadap 

potensi konflik baru tidak begitu kuat di masyarakat. 38  Hasadungan dalam 

penelisikannya terkait perdamaian setelah konflik Ambon turut menandaskan 

bahwa potensi konflik berulang di Ambon masih tinggi karena segregasi antara 

 
  35 Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 136–37. 

36 Amin Tohari, “Rekonsiliasi Antarummat Beragama Kristen dan Islam di Ambon Maluku,” 

The Sociology of Islam 4, no. 2 (2021): 223–24, doi:10.15642/jsi.2021.4.2.223-245. 
37 Arvanti dkk., “Dinamika Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi 

Mewujudkan Perdamaian,” 62. 
38 Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan 

Solusinya,” 288. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 466 

umat Kristen dan Muslim masih ada.39 Tendensi itu dapat dilihat dalam konflik 

yang kembali pada Januari 2025. Trauma itu masih ada dan ketika narasi provokasi 

dan penegasan akan identitas agama dinarasikan secara radikal, respons atas luka 

itu dapat berupa kemarahan seperti tahun 2011.40 

Sementara itu, bila dikaitkan dengan teori trauma kolektif Alexander yang 

menekankan bahwa trauma tidak secara otomatis bersifat kolektif, melainkan 

menjadi kolektif ketika pengalaman individu dimaknai dan dibingkai secara sosial 

dan kultural oleh suatu komunitas. 41  Bingkai sosial kultural yang membentuk 

identitas kolektif dikonstruksi oleh “aktor kolektif” dan “kelompok pembawa” 

yang bisa saja berasal dari pemimpin gereja,42 yang memiliki kemampuan diskursif 

untuk “membuat makna” di ruang publik. 

Alexander menawarkan suatu pertunjukan sosial yang bertujuan untuk 

menyampaikan klaim trauma secara persuasif kepada publik dan mengonstruksi 

makna penderitaan dari peristiwa yang terjadi.43 Pada awalnya, pertunjukan trauma 

diarahkan kepada anggota kelompok pembawa itu sendiri. Jika berhasil, anggota 

kolektivitas ini menjadi yakin bahwa mereka telah mengalami trauma karena suatu 

peristiwa tertentu dan setelah berhasil klaim trauma dapat diperluas kepada publik 

lain dalam masyarakat secara umum. 44  Hal ini, dapat diaplikasikan mulai dari 

gereja sebagai komunitas internal, kemudian diperluas untuk merengkuh agama 

yang berbeda, yakni Islam secara khusus. 

Untuk menjembatani perluasan rengkuhan ini, penulis menggunakan teori 

rekonsiliasi dari Miroslav Volf sebagai pendekatan teologis yang dapat memberi 

arah etis dan spiritual terhadap rekonsiliasi yang mengakar pada pengampunan, 

keadilan, dan keterbukaan terhadap “yang lain.” Volf menolak pendekatan yang 

menuntut pelupaan terhadap luka; sebaliknya, ia mengusulkan agar memori 

penderitaan diakui dan diproses dalam terang kasih Allah yang menyatukan. 45  

 
39 Anju Nofarof Hasudungan, Sariyatun Sariyatun, dan Hermanu Joebagio, 

“Pengarusutamaan Pendidikan Perdamaian Berbasis Kearifan Lokal Pela Gandong Pasca 

Rekonsiliasi Konflik Ambon di Sekolah,” Jurnal Lektur Keagamaan 17, no. 2 (2020): 37, 

doi:10.31291/jlka.v17i2.664. 
40 Indrawan dan Putri, “Analisis Konflik Ambon Menggunakan Penahapan Konflik Simon 

Fisher,” 1996; Rachel Iwamony dan Tri Astuti Relmasira, “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama 

Menyembuhkan Luka Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon,” Religió: Jurnal Studi Agama-agama 

7, no. 1 (2017): 9–10, doi:10.15642/religio.v7i1.706. 
41 Alexander, Trauma: A Social Theory, 14. 
42 Ibid., 15–16. 
43 Ibid., 16. 
44 Ibid., 17. 
45 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and 

Reconciliation, 126. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

467 

Namun, dalam konteks di mana trauma belum sepenuhnya selesai, pendekatan ini 

perlu dikomplementasi oleh pandangan Shelly Rambo, dalam teologi trauma yang 

dikembangkannya, yakni konsep “middle space.” Ruang antara kematian dan 

kehidupan, sebagai metafora untuk situasi ketika penderitaan tidak kunjung usai 

dan luka tetap hidup dalam tubuh, memori, dan ruang sosial.46 Dengan begitu, 

rekonsiliasi dapat memberi ruang untuk menurutkan luka, mengolah memori 

kolektif, dan membangun relasi baru di tengah perbedaan dan ketegangan. 

Penulis mengintegrasikan tiga teori besar ini agar rekonsiliasi yang dirancang 

tidak hanya menjadi proyek normatif atau seremonial, tetapi sungguh memberi 

tempat bagi trauma yang belum selesai, bagi luka yang tidak mudah dilupakan, dan 

bagi identitas kolektif yang sedang berproses untuk disembuhkan. Dalam hal ini, 

pandangan Alexander yang menekankan konstruksi sosial trauma melalui aktor 

kolektif dan ruang simbolik, Volf yang menekankan pemulihan melalui rekonsiliasi 

dan penerimaan, serta Rambo yang memberi perhatian pada trauma yang terus 

hidup dalam ruang antara, menjadi sangat relevan untuk membaca ulang dinamika 

sosial dan religius pascakonflik di Ambon. Ketiganya memperluas horizon 

pemahaman kita tentang trauma, tidak hanya sebagai luka psikologis atau sosial, 

tetapi juga sebagai persoalan teologis dan relasional yang membutuhkan waktu, 

ruang, dan pengakuan untuk dipulihkan. 

 

Teori Volf: Melepaskan Pengampunan, Merengkuh yang Berbeda 

Miroslav Volf mengembangkan teori rekonsiliasi yang berakar pada teologi 

perengkuhan (embrace) sebagai respons terhadap realitas pengucilan yang terjadi 

dalam masyarakat, khususnya dalam konteks perang dan kekerasan etnis di Balkan, 

yang ia alami secara langsung. Pengucilan ini, menurut Volf, adalah mekanisme 

sosial yang digunakan untuk menjaga identitas kelompok dengan menyingkirkan 

“yang lain” (the other), yang didasarkan oleh rasa takut, sehingga membentuk 

batasan antara “kita” dan “mereka.”47 

Dalam bukunya Exclusion and Embrace (1996), Volf menyoroti pengucilan 

(exclusion) sebagai akar dari banyak konflik dan penderitaan manusia. Volf 

menolak model identitas yang berbasis pengucilan ini. Ia kemudian 

mentransformasi itu dengan teologi perengkuhan (embrace) yang 

dikembangkannya. Ia menilik bagaimana salib Kristus menjadi model utama bagi 

umat Kristen untuk belajar menerima yang lain, termasuk mereka yang berbeda 

 
46 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 17. 
47 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and 

Reconciliation, 67. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 468 

dan bahkan mereka yang telah menyakiti.48 Volf menandaskan bahwa rekonsiliasi 

adalah suatu panggilan teologis yang merefleksikan cara Allah berelasi dengan 

manusia. Allah dalam Yesus Kristus merangkul manusia dengan kasih dan 

pengampunan, meskipun manusia telah memberontak terhadap-Nya.49 Rekonsiliasi 

sejati harus mencerminkan tindakan Allah yang menerima “yang lain,” termasuk 

musuh secara radikal, dalam karya penebusan-Nya di salib.50 Oleh sebab itu, bagi 

Volf sebagai pengikut Kristus mengampuni merupakan hal esensial yang harus 

dilakukan.51 

Pengampunan merupakan tindakan aktif yang meniru kasih Allah dalam 

Kristus, bukan sekadar melupakan atau membenarkan kesalahan. Corneliu 

Constamtineanu dalam tinjauannya terhadap tulisan Volf, menjelaskan bahwa 

dalam langkah progresif Volf dari pengucilan ke rekonsiliasi yang merengkuh, 

Volf dilakukan dalam tindakan pertobatan, pengampunan, memberi ruang dalam 

diri sendiri untuk orang lain, dan penyembuhan ingatan. 52  Sebagai umat yang 

percaya kepada Allah, melepaskan pengampunan merupakan hal yang harus 

dilakukan, walaupun Volf sendiri mengakui dalam pengalamannya, itu merupakan 

hal yang sulit untuk dilakukan. Baginya, tidak ada rekonsiliasi yang berhasil 

dilakukan tanpa melepaskan pengampunan. Karena, hanya melalui pengampunan, 

siklus kekerasan bisa diputuskan.53 Artinya, dalam konflik di Ambon, umat Kristen 

yang terluka, perlu memaknai karya Allah melalui Yesus yang disalibkan, agar 

proses perengkuhan dapat dilakukan terhadap umat Muslim, setelah pengampunan 

itu dilepaskan. Sebagaimana, Allah melalui Yesus telah mengampuni kita sebagai 

umat Kristen yang berdosa. 

Setelah melepaskan pengampunan, Volf mengembangkan gerakan 

perengkuhan yang memberi ruang untuk merengkuh orang lain. Ia memberi 

metafora embrace bagi gereja untuk pertama membuka diri terhadap yang lain.54 

Kedua, menunggu dan memberi ruang bagi yang lain. Rekonsiliasi tidak bisa 

dipaksakan. Pihak yang membuka diri harus bersedia menunggu dengan sabar dan 

 
48 Ibid., 126. 
49  Ibid., 129; Corneliu Constantineanu, “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the 

Works of Miroslav Volf,” 2013, 43. 
50 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and 

Reconciliation, 129. 
51 Ibid., 9. 
52 Constantineanu, “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the Works of Miroslav Volf,” 

42. 
53 Ibid., 42–43. 
54 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and 

Reconciliation, 141. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

469 

memberikan ruang bagi yang lain untuk merespons tanpa paksaan. Ini 

menunjukkan kerentanan dan kepercayaan sebagai bagian dari proses membangun 

kembali hubungan.55 Ketiga, merangkul atau memeluk, dimana rekonsiliasi sejati 

melibatkan tindakan menerima dan menyatukan kembali pihak-pihak yang 

sebelumnya terpecah. Namun, merangkul tidak berarti menghilangkan identitas 

masing-masing. Dalam proses ini, setiap individu atau kelompok tetap memiliki 

integritasnya sendiri, tetapi memilih untuk hidup dalam hubungan yang baru yang 

bergerak bersama “yang lain.” 56 Keempat, melepaskan pelukan. Tindakan 

melepaskan pelukan memberi ruang bagi otherness untuk tetap menjadi diri dan 

mempertahankan identitas mereka.57 

Penulis melihat bahwa pandangan Volf ini sangat baik dalam upaya 

rekonsiliasi yang digaungkannya. Umat Kristen dalam pengalaman traumatis pasca 

kekerasan dan pengucilan terhadap identitas mereka, patut merespons itu dengan 

tindakan mengampuni sambil mengakui luka yang dimiliki, sebelum merengkuh 

mereka dalam kasih Allah. Akan tetapi, penulis melihat bahwa sulit bagi mereka 

yang memiliki luka terbuka untuk langsung mengampuni. Sebagaimana pertanyaan 

Jürgen Moltmann yang dilayangkan pada Volf di bagian pengantar tentang 

mengampuni musuh. Bagaimana kita bisa mengampuni musuh, bila luka kita masih 

terbuka? Apalagi dalam konteks Kota Ambon yang bahkan untuk mengingat, 

menarasikan, dan mendengar percikan peristiwa sejenis saja, dapat membangkitkan 

luka yang menganga itu. Lantas, bagaimana mungkin dalam pemahaman akan salib 

dan kasih Allah Trinitas, sudah cukup bagi umat Kristen membangun relasi dan 

rekonsiliasi dalam pengampunan? 

Beberapa orang akan menganggap bahasa pengampunan bermasalah karena, 

menurut mereka, pengampunan, terutama jika diberikan sebelum keadilan 

ditegakkan, merupakan bentuk “anugerah murah” (cheap grace) yang gagal 

meminta pertanggungjawaban pelaku atas tindakan mereka. Dari sudut pandang 

ini, pengampunan justru memberikan izin bagi pelaku untuk mengulangi 

kesalahanny. 58 Sementara, Judith L. Herman berpendapat bahwa pencarian 

pengampunan sering kali berubah menjadi “siksaan kejam,” karena menjadi tujuan 

yang mustahil dicapai oleh korban. Ketika seseorang mengalami kekerasan yang 

dilakukan oleh sesama manusia, terkadang pengampunan menjadi sesuatu yang 

 
55 Ibid., 142. 
56 Ibid., 143. 
57 Ibid., 144. 
58  Marie Fortune, “Forgiveness: The Last Step,” dalam Violence Against Women and 

Children, ed. oleh Continuum (New York, 1995), 201–6. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 470 

terlalu sulit. 59  Oleh sebab itu, penulis menawarkan pandangan Rambo tentang 

“middle space” sebagai sebuah pendekatan dalam menghadapi trauma. Ruang ini 

merupakan tempat bagi mereka yang mengalami luka untuk mengakui dan 

“merayakan” penderitaan itu. 

 

Teori Rambo: Menyediakan Ruang, Merawat Luka yang Tersisa 

Rekonsiliasi yang ideal dan berbasis pemulihan trauma, tidak hanya 

menuntut tindakan pengampunan, tetapi juga memberikan ruang bagi pemulihan 

dan pengakuan atas luka yang dialami. Lakawa dalam tulisannya menegaskan 

bahwa rekonsiliasi tidak secara otomatis menyembuhkan trauma. Rekonsiliasi 

mengembalikan hubungan antar agama yang terbuka dan damai, tetapi hal itu tidak 

langsung menghapuskan trauma yang mengakar. Oleh sebab itu, kesadaran ini 

perlu diperhatikan agar gereja tidak tergesa-gesa menuntut penyembuhan tanpa 

menyediakan ruang aman untuk menampung luka.60 

Shelly Rambo mengkritisi pemahaman trauma yang terlalu menekankan pada 

pemulihan atau resolusi yang tuntas, dan sebaliknya, menyoroti pengalaman 

bertahan hidup dalam kondisi yang belum sepenuhnya pulih atau teratasi. Baginya, 

trauma sebagai penderitaan yang tersisa dan tidak kunjung pergi harus menjadi 

fokus. Teologi, dalam hal ini juga komunitas iman seperti gereja, perlu menemukan 

bahasa dan praktik yang mendukung mereka yang hidup dalam ketegangan antara 

luka dan harapan, tanpa memaksakan akhir yang terlalu cepat. Rambo menawarkan 

“middle space” yaitu ruang di antara kematian dan kebangkitan, sebuah fase 

transisi yang ditandai oleh keberadaan penderitaan yang belum selesai namun 

masih menyimpan kemungkinan hidup.61 Ia menggambarkan ini melalui metafora 

Sabtu Suci, yaitu hari antara kematian Yesus (Jumat Agung) dan kebangkitan-Nya 

(Minggu Paskah).62 

Secara analogis, “middle space” dalam konteks Ambon dapat dilihat dalam 

situasi pascakonflik di mana umat Muslim dan Kristen telah berhenti saling 

menyerang, tetapi luka-luka batin, ketakutan, dan kecurigaan masih terasa kuat. Ini 

tercermin dalam keterpisahan spasial (permukiman yang homogen secara agama), 

interaksi yang terbatas, dan memori tentang kekerasan yang masih sering muncul 

dalam wacana dan tindakan sosial. “Middle space” di sini adalah ruang transisi di 

mana masyarakat belum sepenuhnya pulih, tetapi juga tidak sepenuhnya terjebak 

 
59 Judith Lewis Herman, Trauma and Recovery (New York: BasicBooks, 1992), 190. 
60 Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 135–36. 
61 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 17. 
62 Ibid., 48. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

471 

dalam konflik. Mereka hidup dalam ketegangan antara upaya membangun relasi 

baru dan beban memori lama. Ruang ini bukan hanya bersifat fisik, tetapi juga 

emosional dan spiritual. 

Menurut Rambo, yang berada dalam “middle space” adalah para penyintas, 

yakni individu dan komunitas yang tidak dapat kembali ke kondisi “normal” 

sebelum trauma, tetapi juga belum sampai pada titik pemulihan yang utuh.63 Dalam 

konteks Ambon, mereka adalah para ibu yang kehilangan anak, anak-anak yang 

tumbuh dengan ingatan tentang kekerasan, pemimpin agama yang mencoba 

menengahi ketegangan, dan generasi muda yang mewarisi memori kolektif 

tersebut.64 Mereka bergulat di antara harapan untuk hidup berdampingan dan rasa 

takut akan luka lama yang bisa muncul kembali kapan saja.65 Dalam perspektif ini, 

peran gereja bukan sekadar menjadi aktor rekonsiliatif normatif, tetapi menjadi 

pelayan “middle space” yakni ruang yang memelihara memori, mengakui luka, dan 

mendampingi umat untuk menemukan arah secara perlahan. 

Dengan pendekatan ini, komunitas Kristen dan gereja di Ambon dapat 

memainkan peran penting sebagai “aktor kolektif” dan “kelompok pembawa” 66 

dalam menyediakan ruang aman bagi para penyintas untuk mengenang, mengolah, 

dan menarasikan pengalaman mereka, tanpa tekanan untuk langsung memaafkan 

atau melupakan. Bila Alexander menandaskan “aktor kolektif” dan “kelompok 

pembawa” sebagai pemberi makna dan mengonstruksi narasi baru.67 Dalam teologi 

Rambo, penulis mengindikasi proses dan peran ini sebagai penyaksian.68 

Oleh sebab itu, inisiatif seperti forum lintas-agama, liturgi pengakuan luka, 

dan ruang kesaksian dapat menjadi praktik konkrit yang memungkinkan 

masyarakat bertahan di tengah ketegangan dan pada saat yang sama merawat 

harapan, dapat menjadi “ruang tengah” untuk menarasikan dan menyaksikan 

trauma. 69  Ruang ini, memberi kesempatan untuk mengakui luka, memulihkan 

relasi, dan terbuka kepada yang lain. Dalam kerangka ini, penyembuhan dan 

 
63 Ibid. 
64 Tahamata, Tampake, dan Supratikno, “Teologi Trauma Berbasis Budaya Orang Basudara 

Bagi Korban Konflik Komunal.” 
65 Iwamony dan Relmasira, “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama Menyembuhkan Luka 

Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon,” 11–12. 
66 Alexander, Trauma: A Social Theory, 16. 
67 Ibid., 16–17. 
68 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 15,22. 
69 and Onno van der Hart van der Kolk, Bessel A., Alexander C. McFarlane, “A General 

Approach to Treatment of Posttraumatic Stress Disorder,” dalam Traumatic Stress: The Effects of 

Overwhelming Experience on Mind, Body, and Society, ed. oleh and Lars Weisaeth Van der Kolk, 

BesselA., Alexander C. McFarlane (New York: The Guilford Press, 1996), 430–31. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 472 

rekonsiliasi tidak dipaksakan sebagai “hasil akhir,” tetapi dijalani sebagai proses 

spiritual yang penuh kejujuran, pengakuan, dan solidaritas. 

 

Ruang Transformatif Sebagai Ruang Antara “Penderitaan yang Tersisa” dan 

“Rengkuhan yang Terbuka” 

Dalam upaya membangun rekonsiliasi yang otentik di Ambon pasca-konflik, 

penting untuk mengakui bahwa pemulihan tidak berjalan dalam garis lurus dari 

luka menuju kesembuhan. Seperti yang dikemukakan Shelly Rambo, trauma 

menyisakan penderitaan yang tidak kunjung pergi, dan penyintas sering kali berada 

dalam “ruang antara.” 70  Ruang ini perlu dihargai sebagai tempat bertahan, 

mengenang, dan merengkuh berlangsung secara simultan.71 

Gagasan “ruang antara” ini juga sejalan dengan pemikiran Volf tentang 

pentingnya embrace sebuah tindakan yang tidak menghapus identitas atau 

pengalaman luka, tetapi justru menghargainya dalam proses penerimaan terhadap 

yang lain. 72  Dalam kerangka ini, Alexander juga mengingatkan bahwa upaya 

rekonsiliasi dan pengampunan hanya dapat terjadi bila luka diakui dan dihadirkan 

dalam wacana publik, bukan ditekan atau dipercepat untuk dilupakan.73 Oleh sebab 

itu, rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma harus berakar pada ruang yang 

memungkinkan luka didengar, disaksikan, dan dinarasikan, sembari tetap 

membangun jembatan menuju perjumpaan dengan yang berbeda. 

Dalam konteks Ambon, “ruang antara” ini dapat direalisasikan dalam bentuk 

“ruang transformatif,” yakni ruang-ruang fisik dan simbolik yang memediasi antara 

penderitaan masa lalu dan harapan akan masa depan yang damai. Salah satu bentuk 

konkret dari ruang transformatif ini adalah upaya memaknai ulang situs-situs yang 

menjadi saksi konflik seperti Gereja Silo dan Tugu Trikora. Gereja Silo, yang 

pernah dibakar saat konflik 1999,74 dapat dimaknai ulang sebagai ruang antara, 

tempat perjumpaan antara memori kekerasan dan pengharapan akan rekonsiliasi. 

Demikian pula Tugu Trikora, yang selama ini menjadi lokasi terjadinya konflik, 

dapat dijadikan tempat ziarah damai dan refleksi lintas-iman atas dampak 

kekerasan yang berulang. 

 
70 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 35,37. 
71 Ibid., 40. 
72 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and 

Reconciliation, 126. 
73 Constantineanu, “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the Works of Miroslav Volf,” 

42. 
74 Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan 

Solusinya,” 281–82. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

473 

Makna ini menggemakan pendekatan yang dilakukan di Duma, sebagaimana 

dicatat oleh Lakawa. Gereja dan rumah doa yang rusak akibat kekerasan dijadikan 

situs tambahan pasca kekerasan yang menghubungkan arsitektur, identitas, dan 

memori kolektif.75Pengalaman Duma menunjukkan bahwa pemaknaan ulang ruang 

secara simbolik dapat menjadi media penting untuk menyatukan pengalaman 

penderitaan dengan spiritualitas pemulihan.76 Inilah yang perlu diadopsi di Ambon 

suatu proses teologis dan sosial yang menjadikan tempat-tempat luka sebagai situs 

kesaksian dan transformasi. 

Lebih jauh lagi, inisiatif-inisiatif seperti Gerakan Perempuan Peduli yang 

mengadakan workshop lintas-iman bagi para perempuan korban konflik, 

memperlihatkan bagaimana perjumpaan yang jujur, terbuka, dan penuh empati bisa 

terjadi ketika ruang aman diciptakan. Dalam ruang seperti ini, pengalaman trauma 

dapat dibagikan secara kolektif, air mata menjadi saksi penderitaan yang tersisa, 

dan pelukan menjadi bahasa pertama rekonsiliasi.77 Gereja dipanggil bukan hanya 

untuk berkhotbah tentang pengampunan, tetapi menyediakan struktur sosial dan 

spiritual bagi pengolahan luka yang masih hidup. Dengan berulang kali 

menceritakan trauma, para penyintas dapat secara perlahan mengendalikan 

bagaimana mereka melihat dan memahami peristiwa tersebut, sehingga 

memungkinkan mereka untuk melanjutkan hidup dengan lebih percaya diri78 dan 

terbuka terhadap “yang berbeda.” 

Selain ruang-ruang sakral, monumen Gong Perdamaian Dunia dan Lapangan 

Merdeka juga memiliki potensi besar sebagai tempat publik untuk membangun 

memori kolektif yang menyembuhkan. Monumen tersebut bukan sekadar objek 

wisata atau simbol pasif, sebagaimana percakapan penelitian di masa kini,79 tetapi 

bisa dimaknai sebagai tempat ritus perdamaian tahunan yang menyatukan 

komunitas lintas iman dalam ritual pengingatan dan pengharapan. Seperti halnya di 

 
75 Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 194–95. 
76 Ibid., 189. 
77 Iwamony dan Relmasira, “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama Menyembuhkan Luka 

Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon,” 706. 
78  Susan Brison, Aftermath: Violence and the Remaking of a Self (Princeton: Princeton 

University, 2000), 54. 
79 Fitriavni Atamimi, Jusuf Madubun, dan Atikah Khairunnisa, “Strategi Dinas Parawisata 

Provinsi Maluku Dalam Meningkatkan Kunjungan Wisata,” Journal of Government Science Studies 

3, no. 1 (2024): 22–34, doi:10.30598/jgssvol3issue1page22-34; August Johannes Ricolat Ufie, 

“Ruang Publik sebagai Tempat Wisata Kaum Milenial Kota Ambon,” Media Wisata 19, no. 1 

(2021): 11–21, doi:10.36276/mws.v19i1.62. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 474 

Duma yang merayakan 19 Juni sebagai hari ziarah damai, Ambon dapat merancang 

perayaan bersama yang menandai perjalanan dari konflik menuju solidaritas.80 

Dengan demikian, ruang antara “penderitaan yang tersisa” dan “rengkuhan 

yang terbuka” adalah ruang yang: Pertama, Mengakui trauma sebagai realitas yang 

masih hidup, bukan hanya sebagai masa lalu yang harus dilupakan. Kedua, 

Menawarkan tempat-tempat konkret dan simbolik bagi proses pemulihan dan 

perjumpaan lintas-iman. Ketiga, Memelihara kesetiaan kepada memori luka, tanpa 

terjebak dalam dendam yang memicu kekerasan. Keempat, Membangun harapan 

melalui praktik sosial dan spiritual, yang tidak memaksa rekonsiliasi, tetapi 

membukanya sebagai kemungkinan yang inkremental dan manusiawi. Gereja 

dipanggil untuk menjadi pelayan di ruang ini bukan sebagai institusi yang 

mengontrol narasi trauma dan pengampunan, melainkan sebagai fasilitator 

kehadiran Allah di tengah kesunyian Sabtu Suci, tempat di mana penderitaan 

belum berlalu, tetapi kehidupan baru perlahan muncul dari reruntuhannya. 

 

Simpulan 

Trauma kolektif pascakonflik di Ambon masih hidup dalam memori sosial, 

identitas keagamaan, dan simbol-simbol publik yang terus mengaktifkan luka masa 

lalu. Hal ini tampak jelas dalam peristiwa kekerasan tahun 2011 dan 2025 yang 

merefleksikan belum selesainya trauma dari konflik 1999. Upaya rekonsiliasi yang 

selama ini berjalan cenderung formal dan belum menyentuh kedalaman penderitaan 

yang belum diakui dapat dikembangkan melalui pengintegrasian gagasan dari tiga 

teolog ini. Melalui pendialogkan teori Jeffrey C. Alexander, Shelly Rambo, dan 

Miroslav Volf, artikel ini menghasilkan pendekatan rekonsiliasi berbasis pemulihan 

trauma yang tidak mengharuskan pengampunan instan, melainkan membuka ruang 

transformatif. Ruang ini merupakan sebuah “ruang antara,” tempat luka didengar, 

diolah, dan direspons secara jujur. Ruang transformatif memelihara memori tanpa 

terjebak pada dendam, menampung penderitaan tanpa menutup peluang harapan, 

dan memberi waktu bagi penyintas untuk bergulat di tengah ketegangan antara 

kehilangan dan penghidupan kembali. Dalam konteks Ambon, ruang ini dapat 

direalisasikan melalui reposisi situs-situs bersejarah seperti Gereja Silo, Tugu 

Trikora, dan Gong Perdamaian Dunia, yang ditafsir ulang bukan hanya sebagai 

jejak konflik, tetapi juga sebagai tempat ziarah damai lintas-iman. Lebih jauh, 

ruang transformatif juga dapat diwujudkan melalui inisiatif masyarakat seperti 

forum kesaksian, liturgi pengakuan luka, dan perjumpaan lintas agama yang 

 
80 Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 206-207,213. 



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 

 …(Petrus Yunianto) 

...( Santy Sahartian) 

 

475 

memberi wadah bagi pengalaman traumatis untuk dibagikan, dimaknai ulang, dan 

diarahkan menuju solidaritas yang belajar untuk berdamai dari luka dan membuka 

ruang bagi “yang berbeda.” Dengan demikian, artikel ini tidak hanya membaca 

ulang pengalaman Ambon, tetapi juga memperkenalkan ruang transformatif 

sebagai kerangka teologis baru dalam studi trauma dan rekonsiliasi di Indonesia. 

Konsep ini dapat dipakai secara lebih luas dalam konteks masyarakat pascakonflik 

lain sekaligus memperkaya diskursus teologi trauma global dengan perspektif lokal 

Indonesia. 

 

Daftar Pustaka 

Alexander, Jeffrey C. Trauma: A Social Theory. Cambridge: Polity Press, 2012. 

Arvanti, Armita, Bayu Setiawan, Syamsunasir, dan Pujo Widodo. “Dinamika 

Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi Mewujudkan 

Perdamaian.” Jurnal Education and development  12, no. 1 (2024): 61–69. 

Atamimi, Fitriavni, Jusuf Madubun, dan Atikah Khairunnisa. “Strategi Dinas 

Parawisata Provinsi Maluku Dalam Meningkatkan Kunjungan Wisata.” 

Journal of Government Science Studies 3, no. 1 (2024): 22–34. 

doi:10.30598/jgssvol3issue1page22-34. 

BCC News Indonesia. “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?” 2011. 

Brison, Susan. Aftermath: Violence and the Remaking of a Self. Princeton: 

Princeton University, 2000. 

Constantineanu, Corneliu. “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the Works 

of Miroslav Volf,” 2013, 35–54. 

Fahmi, Yusron. “Kisah Minggu Mencekam di Kota Ambon 8 Tahun Lalu.” 

Liputan 6, 2019. 

Fortune, Marie. “Forgiveness: The Last Step.” Dalam Violence Against Women and 

Children, disunting oleh Continuum, 201–6. New York, 1995. 

Hasudungan, Anju Nofarof, Sariyatun Sariyatun, dan Hermanu Joebagio. 

“Pengarusutamaan Pendidikan Perdamaian Berbasis Kearifan Lokal Pela 

Gandong Pasca Rekonsiliasi Konflik Ambon di Sekolah.” Jurnal Lektur 

Keagamaan 17, no. 2 (2020): 409–30. doi:10.31291/jlka.v17i2.664. 

Herman, Judith Lewis. Trauma and Recovery. New York: BasicBooks, 1992. 

Husein, Muhammad I.; Wance, Marno. “Analisis Wacana Kritis Berita Konflik di 

Media Ambon Ekspres dan Siwalima.” Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 3 

(2021): 1995–2010. 

Indrawan, Jerry, dan Ananda Tania Putri. “Analisis Konflik Ambon Menggunakan 

Penahapan Konflik Simon Fisher.” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 

1 (2022): 12. doi:10.24198/jkrk.v4i1.36608. 

Institute, SETARA. “Trauma Healing Pasca Konflik Maluku 1999-Pdt. Jacky-Part 

3,” 2023. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 476 

Iwamony, Rachel, dan Tri Astuti Relmasira. “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama 

Menyembuhkan Luka Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon.” Religió: 

Jurnal Studi Agama-agama 7, no. 1 (2017): 1–27. 

doi:10.15642/religio.v7i1.706. 

Kolk, Bessel A., Alexander C. McFarlane, and Onno van der Hart van der. “A 

General Approach to Treatment of Posttraumatic Stress Disorder.” Dalam 

Traumatic Stress: The Effects of Overwhelming Experience on Mind, Body, 

and Society, disunting oleh and Lars Weisaeth Van der Kolk, BesselA., 

Alexander C. McFarlane, 430–31. New York: The Guilford Press, 1996. 

Lakawa, Septemmy E. Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani. 

1 ed. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023. 

Lindawaty, Debora Sanur. “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar 

Permasalahan dan Solusinya.” Jurnal Politiicia 2, no. 2 (2011): 271–97. 

Nugrahani, Farida. Metode Penelitian Kualitatif. Solo: Cakra Books, 2014. 

Patty, Rahmat Rahman. “Bentrok di Tugu Trikora Ambon Lukai 6 Warga, Polisi 

Periksa Sejumlah Saksi.” Kompas.com, t.t. 

———. “Kapolda Maluku Janji Tindak Tegas Pelaku Bentrok di Tugu Trikora 

Ambon.” Kompas.com, 2025. 

Patty, Rahmat Rahman; Jaya, Eris Eka. “Bentrok 2 Kelompok Pemuda di Ambon, 

Kondusif, Warga Jangan Terprovokasi.” Kompas.com, 2025. 

Rambo, Shelly. Spirit and Trauma: A Theology of Remaining. Kentucky: 

Westminster John Knox Press, 2010. 

Tahamata, Marfan Ferdinanda, Tony Tampake, dan Agus Supratikno. “Teologi 

Trauma Berbasis Budaya Orang Basudara Bagi Korban Konflik Komunal.” 

DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 69–84. 

doi:10.30648/dun.v9i1.1417. 

Tim Redaksi. “Ambon Membara, 1 Meninggal 68 Luka-Luka.” JPPN.com, 2011. 

Tohari, Amin. “Rekonsiliasi Antarummat Beragama Kristen dan Islam di Ambon 

Maluku.” The Sociology of Islam 4, no. 2 (2021): 223–45. 

doi:10.15642/jsi.2021.4.2.223-245. 

Ufie, August Johannes Ricolat. “Ruang Publik sebagai Tempat Wisata Kaum 

Milenial Kota Ambon.” Media Wisata 19, no. 1 (2021): 11–21. 

doi:10.36276/mws.v19i1.62. 

Volf, Miroslav. Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, 

Other-ness, and Reconciliation. Nashville: Abingdon Press, 1996. 

———. “Forgiveness, Reconciliation, and Justice: A Theological Contribution to 

A More Peaceful Social Environment.” Millenium 29, no. 3 (2000): 861–77. 

doi:10.1177/03058298000290030601. 

 


