Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika

Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) e-ISSN: 2621-8135
http://www_stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei p-1SSN: 2621-8151
Vol. 8 No.2 (Des. 2025) him: 458-476 DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.666
Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu

Antara Penderitaan yang Tersisa dan Rengkuhan yang
Terbuka: Analisis Teologis atas Trauma Sosial
Pascakonflik Ambon

Lidya Patty?”
1 Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Indonesia
) Email: lidya.patty@stftjakarta.ac.id

Diterima: 15 Mei 2025 Direvisi: 12 September 2025 Disetujui: 15 September 2025

Abstract

This article examines the collective trauma of the 1999-2002 Ambon post-
conflict, which still leaves traces in the violent events of 2011 and early 2025.
These social wounds indicate that the community's collective memory has not fully
recovered and remains a source of vulnerability in interfaith relations. This paper
aims to develop a trauma-healing-based reconciliation model in the Ambon
context. Using qualitative methods based on literature studies, data are analyzed
conceptually and thematically through three main approaches: Jeffrey C.
Alexander's theory of collective trauma, Shelly Rambo's theology of trauma, and
Miroslav Volf's theology of reconciliation. This article puts forward two
arguments. First, post-conflict trauma in Ambon is still alive and is indicated by
repeated conflicts in 2011 and early 2025 that reactivated the memory of the 1999
violence. Second, formal reconciliation such as the Malino Il Agreement has not
yet addressed the dimensions of deep trauma recognition and healing. Therefore,
this article proposes the formation of a transformative space as a space between
"remaining suffering™ and "open embrace.” This space allows wounds to be heard,
narrated, and collectively reinterpreted through the reinterpretation of conflict
sites (e.g., Silo Church and the Trikora Monument), interfaith forums, liturgical
confessions, and public rituals. Thus, reconciliation does not stop at a formal
agreement, but fosters interfaith solidarity and hope for sustainable peace.

Keywords:  Collective  Trauma; Post-Conflict Ambon;  Reconciliation;
Transformative Space; Theology of Trauma.

Copyright©2025, Lidya Patty. | 458
Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei

Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 459

Abstrak

Artikel ini membahas trauma kolektif pascakonflik Ambon tahun 1999-2002
yang masih meninggalkan jejak dalam peristiwa kekerasan tahun 2011 dan awal
2025. Luka sosial tersebut menunjukkan bahwa memori kolektif masyarakat belum
sepenuhnya pulih dan masih menjadi sumber kerentanan relasi lintas iman. Tulisan
ini bertujuan mengembangkan model rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma dalam
konteks Ambon. Dengan menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka,
data dianalisis secara konseptual dan tematik melalui tiga pendekatan utama: teori
trauma kolektif Jeffrey C. Alexander, teologi trauma Shelly Rambo, dan teologi
rekonsiliasi Miroslav Volf. Artikel ini mengajukan dua argumen. Pertama, trauma
pascakonflik di Ambon masih hidup dan terindikasi dari konflik berulang pada
2011 dan awal 2025 yang mengaktifkan kembali memori kekerasan 1999. Kedua,
rekonsiliasi formal seperti Perjanjian Malino Il belum menyentuh dimensi
pengakuan dan pemulihan trauma yang mendalam. Karena itu, artikel ini
mengusulkan pembentukan ruang transformatif sebagai ruang antara “penderitaan
yang tersisa” dan “rengkuhan yang terbuka.” Ruang ini memungkinkan luka
didengar, dinarasikan, dan dimaknai ulang secara kolektif melalui pemaknaan
ulang situs konflik (misalnya Gereja Silo dan Tugu Trikora), forum lintas iman,
liturgi pengakuan luka, dan ritus publik. Dengan demikian, rekonsiliasi tidak
berhenti pada kesepakatan formal, tetapi menumbuhkan solidaritas lintas iman dan
harapan akan damai berkelanjutan.

Kata-Kata Kunci: Ambon Pascakonflik; Rekonsiliasi; Ruang Transformatif;
Teologi Trauma; Trauma Kolektif.

Pendahuluan

Konflik sosial yang terjadi di Ambon tahun 1999-2002 merupakan salah satu
peristiwa kelam dalam kehidupan masyarakat Ambon. Tragedi ini merenggut 5000
korban jiwa! dan memaksa sepertiga masyarakat Maluku dan Maluku Utara
meninggalkan tempat tinggal mereka.? Kekerasan berbasis agama tersebut memberi
trauma mendalam yang membayangi memori kolektif masyarakat Maluku. 3
Trauma ini meninggalkan bekas yang tidak terhapus (leaves indelible marks)* dan
terbukti belum sepenuhnya pulih, seperti yang tercermin dalam konflik-konflik

! Armita Arvanti dkk., “Dinamika Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi
Mewujudkan Perdamaian,” Jurnal Education and development 12, no. 1 (2024): 68.

2 Jerry Indrawan dan Ananda Tania Putri, “Analisis Konflik Ambon Menggunakan
Penahapan Konflik Simon Fisher,” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 1 (2022): 36608,
d0i:10.24198/jkrk.v4i1.36608.

3 Marfan Ferdinanda Tahamata, Tony Tampake, dan Agus Supratikno, “Teologi Trauma
Berbasis Budaya Orang Basudara Bagi Korban Konflik Komunal,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 1417, doi:10.30648/dun.v9i1.1417.

4 Jeffrey C. Alexander, Trauma: A Social Theory (Cambridge: Polity Press, 2012), 6.



460 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

susulan tahun 2011 dan awal 2025. Kedua konflik ini menunjukkan pola serupa,
yakni bermula dari bentrokan kecil yang kemudian berkembang menjadi pertikaian
yang bernuansa agama dan diperkuat oleh narasi yang mengokohkan dikotomi
“kita” dan “mereka.”®

Shelly Rambo menjelaskan trauma sebagai “penderitaan yang tersisa”® dan
“penderitaan yang tidak pergi,”’ sementara Jeffrey C. Alexander menandaskan
bahwa trauma kolektif membekas dalam kesadaran dan membentuk identitas
kolektif. 8 Trauma yang tidak dikenali dan direspons dengan tepat dapat
melanggengkan segregasi sosial serta memperumit relasi antar kelompok
agama. ° Hal ini sejalan dengan konflik yang terus terjadi di Ambon. Jacky
Manuputty, Septemmy Lakawa, dan Debora Lindawaty dalam penelisikan mereka
terhadap konteks pascakonflik 1999, menemukan bahwa rekonsiliasi pascakonflik
dilakukan tanpa pengakuan dan pemulihan luka masa lalu dan lebih berorientasi
pada masa depan, sehingga penderitaan tetap hidup dan memicu ketegangan
berulang yang terpendam dalam hati, sebelum sewaktu-waktu muncul.X® Artikel ini
menanggapi situasi tersebut dengan menawarkan kerangka rekonsiliasi yang
mengakui trauma kolektif Alexander dan konsep “middle space” Rambo sebagai
ruang antara luka dan pemulihan,*! yang dipadukan dengan gagasan Miroslav Volf
tentang pengampunan dan keterbukaan, 2 agar rekonsiliasi tidak sekadar
mendamaikan tetapi juga memberi pengakuan atas penderitaan kolektif.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengulas trauma pascakonflik dan
rekonsiliasi di Ambon. Marfan F. Tahamata dkk. menawarkan teologi trauma

5 BCC News Indonesia, “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?,” 2011; Debora
Sanur Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan Solusinya,”
Jurnal Politiicia 2, no. 2 (2011): 271-97; Eris Eka Patty, Rahmat Rahman; Jaya, “Bentrok 2
Kelompok Pemuda di Ambon, Kondusif, Warga Jangan Terprovokasi,” Kompas.com, 2025.

& Shelly Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining (Kentucky: Westminster John
Knox Press, 2010), 15.

" 1bid., 20.

8 Alexander, Trauma: A Social Theory, 6.

® Ibid., 4.

10 SETARA Institute, “Trauma Healing Pasca Konflik Maluku 1999-Pdt. Jacky-Part 3,”
2023; Septemmy E. Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 1 ed.
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023), 129-31; Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap
Beberapa Akar Permasalahan dan Solusinya,” 271-73.

11 Pada alur tulisan berikutnya, terminolongi “middle space” akan penulis pakai untuk
menandaskan konsep “ruang antara” Rambo, namun bila dikaitkan dengan konteks penulisan, diksi
yang penulis gunakan adalah “ruang antara.”

12 Alexander, Trauma: A Social Theory, 6; Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of
Remaining, 15; Miroslav Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity,
Other-ness, and Reconciliation (Nashville: Abingdon Press, 1996).



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 461

berbasis budaya Orang Basudara sebagai langkah konkret bagi warga jemaat yang
mengalami trauma pascakonflik.*® Sementara itu, Armita Arvanti dkk. meneliti
resolusi konflik pasca 1999-2002, menyoroti bahwa rekonsiliasi tidak menghapus
ketakutan dan rasa tidak percaya antar agama.'* Muhammad Husein dan Marno
Wance juga menunjukkan bahwa trauma masa lalu mempercepat eskalasinya
konflik baru.®Tulisan-tulisan ini, telah mengeksplorasi adanya indikasi trauma di
Ambon, isu konflik, dan upaya rekonsiliasi yang telah dilakukan maupun
ditawarkan. Namun, belum secara eksplisit mengaitkan trauma kolektif dengan
konsep teologis tentang pemberian ruang untuk mengakui penderitaan yang tersisa,
sebagai tahap awal dalam upaya rekonsiliasi yang terbuka untuk merengkuh
“mereka yang berbeda.” Artikel ini, membatasi dirinya pada eksplorasi indikasi
trauma kolektif pascakonflik yang berujung pada tahun 2011 dan awal tahun 2025.
Kemudian, mendialogkan pandangan Alexander, Rambo, dan Volf untuk
membangun ruang transformatif antara “penderitaan yang tersisa” dan “rengkuhan
yang terbuka” sebagai rekonsiliasi pascakonflik komunal yang ditawarkan.

Metode Penelitian

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka'®
terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, khususnya literatur teoretis dan
teologis. Metode ini dipilih bukan hanya untuk mengumpulkan data tekstual, tetapi
juga untuk mengolahnya secara analitis dan konstruktif, sehingga dapat
menghasilkan tawaran teologis yang kontekstual. Sumber-sumber sekunder berupa
literatur teoretis dan teologis, yang dianalisis melalui tahapan pengumpulan data
tekstual, analisis isi, dan konseptualisasi tematik atas tiga variabel utama trauma
kolektif (Jeffrey Alexander), penderitaan yang tersisa (Shelly Rambo), dan
rekonsiliasi lintas iman (Miroslaf Volf) untuk membangun konstruksi teologis
mengenai ruang transformatif sebagai model rekonsiliasi kontekstual di masyarakat
pascakonflik Ambon. Artikel ini akan dimulai dalam beberapa tahapan. Pertama,
menganalisis indikasi trauma dari konflik yang terjadi pada tahun 2011 dan awal
tahun 2025. Kedua, menelisik dan memperjumpakan hasil analisis trauma kolektif
dari konflik tahun 2011 dan awal tahun 2025 dengan teori konflik kolektif

13 Tahamata, Tampake, dan Supratikno, “Teologi Trauma Berbasis Budaya Orang Basudara
Bagi Korban Konflik Komunal.”

14 Arvanti dkk., “Dinamika Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi
Mewujudkan Perdamaian,” 61-69.

15 Marno Husein, Muhammad 1.; Wance, “Analisis Wacana Kritis Berita Konflik di Media
Ambon Ekspres dan Siwalima,” Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 3 (2021): 1995-2010.

16 Farida Nugrahani, Metode Penelitian Kualitatif (Solo: Cakra Books, 2014), 96.



462 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Alexander, konsep “middle space” Rambo, dan rekonsiliasi Volf untuk
menghasilkan tawaran rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma, lewat ruang
transformatif sebagai ruang antara “penderitaan yang tersisa” dan “rengkuhan yang
terbuka.”

Hasil dan Pembahasan
Trauma yang Terbuka melalui Konflik Tahun 2011 dan Awal Tahun 2025

Shelly Rambo menegaskan trauma sebagai “penderitaan yang tersisa” dan
yang “tidak kunjung pergi.”*” Trauma bukan sekadar kenangan pahit, melainkan
realitas yang hidup, yang terus memengaruhi relasi, identitas, bahkan cara
seseorang membayangkan masa depan.'® Berbeda dengan Rambo yang menyoroti
dimensi eksistensial-individual, Jeffrey C. Alexander memandang trauma sebagai
konstruksi sosial yang melekat pada kesadaran kolektif. Trauma kolektif lahir
melalui proses penafsiran yang mendefinisikan peristiwa sebagai luka mendalam,
menentukan siapa korban, siapa pelaku, serta menciptakan simbol-simbol yang
mengikat komunitas pada memori luka itu.® Kerangka ini menolong penulis
membaca konflik Ambon 2011 dan awal 2025 bukan sekadar sebagai insiden
sporadis, melainkan reaktivasi luka lama dari tragedi 1999-2002.

Pada tahun 2011, tersebar SMS tentang kematian Darmin Saiman, seorang
tukang ojek Muslim, di wilayah mayoritas Kristen. 2° Informasi ini segera
ditafsirkan sebagai serangan orang Kristen bagi umat Muslim, yang pada
kenyataannya tidak demikian. Namun, trauma kolektif yang telah melekat dalam
identitas agama dibangkitkan kembali dan memicu kemarahan umat Muslim?! dan
berujung bentrok antar warga Waihaong dengan Mangga Dua pada 11 September
2011. Konflik ini meluas ke Kelurahan Waringin, Pohon Pule, dan Ponegoro. Umat
Islam dengan cepat melakukan aksi lempar batu terhadap pembawa kendaraan yang
beragama Kristen di beberapa titik, 2> sementara umat Kristen yang merasa
diserang, mengumpulkan masa dan merespons tindakan itu.

Dalam kerangka Alexander, terlihat empat elemen konstruksi yang dapat
mengindikasi trauma kolektif. Pertama, hakekat penderitaan (nature of the pain).

17 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 15,20.

18 1bid., 20.

19 Alexander, Trauma: A Social Theory, 26.

2 Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan
Solusinya,” 271-72.

21 BCC News Indonesia, “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?”

22 Yusron Fahmi, “Kisah Minggu Mencekam di Kota Ambon 8 Tahun Lalu,” Liputan 6,
2019.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 463

Kematian Saiman pada 2011 ditafsirkan sebagai penderitaan umat Muslim?® dan
memicu solidaritas emosional sekaligus kekerasan balasan. Merespons umat Islam
dengan cepat melakukan aksi lempar batu terhadap pembawa kendaraan yang
beragama Kristen di beberapa titik?* dan umat Kristen yang merasa diserang,
mengumpulkan masa dan merespons tindakan itu. Trauma tersebut disimbolkan
melalui narasi yang dibentuk oleh bahasa dan media, menciptakan eskalasi
kekerasan.?® Kedua, identitas korban (nature of the victim)?® memperkuat oposisi
antara “kita” dan “mereka.” Saiman, seorang Muslim, dilihat sebagai representasi
umat Muslim dan bukan individu. Sehingga, mengindikasi posisi umat Muslim
sebagai pihak yang dirugikan dan Kristen adalah pelakunya. Begitupula dengan
kasus 2025 yang walau dipicu oleh persoalan non-agama seperti pesta miras dan
balap liar 27, konflik di depan Tugu Trikora pada bulan Januari 2025 ini, dengan
cepat membentuk sektarian yang menandaskan identitas “mereka” berdasarkan
posisi berdiri yang mewakili kelompok agama.

Ketiga, relasi korban dengan audiens luas (relation of the victim to the wider
audience).?® Posisi berdiri masyarakat yang saling berhadapan di Tugu Trikora,
persis di depan Gereja Silo, menghidupkan kembali memori kerusuhan 1999.
Spasialitas ini menjadi simpul trauma lewat ruang geografis yang berubah menjadi
ruang memori traumatis. Keempat, atribusi tanggung jawab (attribution of
responsibility) polarisasi “kami” dan “mereka” dalam konteks sejarah konflik
antaragama, yang tercermin pada posisi massa yang berhadap-hadapan di Tugu
Trikora di depan Gereja Silo pada konflik awal 2025.%° Lokasi-lokasi ini bukan
hanya titik geografis, tetapi juga simpul trauma, karena di situlah kekerasan
komunal pernah memuncak.

Umat Kristen secara simbolik dilekatkan sebagai pihak bersalah. Narasi
“Laskar Kristus” yang kembali digaungkan memperkokoh identitas defensif
Kristen, sementara komunitas Muslim merespons dengan solidaritas komunal.
Dengan demikian, konflik 2011 dan awal 2025, memerlihatkan bagaimana trauma

23 BCC News Indonesia, “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?”

24 Fahmi, “Kisah Minggu Mencekam di Kota Ambon § Tahun Lalu.”

%5 Alexander, Trauma: A Social Theory, 13.

% 1bid., 18.

27 Rahmat Rahman Patty, “Kapolda Maluku Janji Tindak Tegas Pelaku Bentrok di Tugu
Trikora Ambon,” Kompas.com, 2025.

28 Alexander, Trauma: A Social Theory, 18-19.

29 Rahmat Rahman Patty, “Bentrok di Tugu Trikora Ambon Lukai 6 Warga, Polisi Periksa
Sejumlah Saksi,” Kompas.com, t.t.; Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar
Permasalahan dan Solusinya”; Tim Redaksi, “Ambon Membara, 1 Meninggal 68 Luka-Luka,”
JPPN.com, 2011.



464 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

lama bukan saja bertahan, tetapi justru menjadi bahan bakar konstruksi identitas
kelompok yang eksklusif. Dalam dua versi “kita” ini, terlihat bahwa trauma bukan
hanya belum sembuh, melainkan telah menjadi fondasi baru dari identitas
kelompok, yang eksklusif dan berorientasi pada pembeda dari “mereka.”%°

Selain keempat eleman di atas, simbol dan rekonstruksi narasi yang tercermin
dalam konflik 2025, menunjukkan adanya cultural code yang menghidupkan
memori kekerasan 1999, lewat nyanyian “Laskar Kristus.” Dalam teori Alexander,
ini merupakan bagian dari proses penyematan makna simbolik yang membingkai
suatu peristiva kekerasan bukan sebagai insiden terisolasi, tetapi sebagai
kelanjutan dari narasi trauma yang mapan dalam memori kolektif.3* Hal ini,
menegasi pandangan Rambo tentang trauma adalah penderitaan yang tidak pergi
(suffering that doesn’t go away) dan penderitaan yang tersisa (suffering that
reminds),3? yang membayangi masyarakat Ambon hingga eskalasi konflik terjadi
dengan polarisasi yang senada dengan konflik 1999.

Penderitaan yang tersisa, tercermin dalam narasi kolektif yang dirasakan oleh
para penyintas konflik Ambon tahun 1999-2002. Tahamata, Tampake, dan
Supritikno menunjukkan memori traumatis yang merengkuh rasa takut, kecewa,
dan marah masih dimiliki oleh ketiga narasumber dan melekat hingga kini. Temuan
ini, mengafirmasi apa yang disebut Rambo sebagai suffering that reminds.
Penderitaan yang tersisa dari konflik 1999 membentuk trauma script dalam narasi
kelompok, memori kolektif, dan relasi spasial tertentu menjadikan identitas agama
sebagai sumbu dari eksklusivitas sosial dan penolakan terhadap rekonsiliasi
sejati.3

Dari penelisikan terhadap dua konflik ini, penulis menegaskan tiga temuan
utama. Pertama, narasi provokatif mudah memicu reaksi emosional karena luka
yang masih terbuka. Kedua, spasialitas traumatis (Tugu Trikora dan Gereja Silo)
mengandung memori yang dapat mengaktifkan trauma. Ketiga, simbol keagamaan
seperti lagu “Laskar Kristus” memperkeras identitas kolektif yang dibentuk oleh
penderitaan yang tidak kunjung pergi, baik dalam pihak Kristen maupun Islam.
Dengan demikian, trauma yang tersisa menjadi fondasi baru identitas komunal
yang eksklusif.

30 Alexander, Trauma: A Social Theory, 7.

%1 Ibid., 3-4.

32 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 15; 20.

33 Ibid.

34 Miroslav Volf, “Forgiveness, Reconciliation, and Justice: A Theological Contribution to A
More  Peaceful Social  Environment,”  Millenium 29, no. 3 (2000): 7-8,
doi:10.1177/03058298000290030601.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 465

Karena itu, penulis meminjam gagasan Septemmy Lakawa tentang
pentingnya “ruang penuturan” agar ‘“siklus kekerasan” tidak terjadi. ‘“Ruang
penuturan” itu perlu dihidupi dalam ruang formal hingga informal dalam
percakapan bersama keluarga, dengan memberi makna baru yang menekankan
perdamaian. Dengan begitu, rasa takut dan kebencian tidak diturunkan ke generasi
berikutnya. 3 Sekaligus, ruang ini dapat menjadi “ruang transformatif” yang
memberi tempat untuk mengaku luka, sekaligus mengkonstruksi narasi-narasi yang
membentuk memori kolektif baik dari umat Kristen maupun Muslim yang harus
ditilik, secara serius sebagai suatu upaya rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma.
“Ruang transformatif” ini akan penulis bangun setelah mendialogkan teori trauma
Alexander dengan teologi trauma Rambo tentang “middle space” yang bersifat
imajinatif, dan teologi rekonsiliasi Miroslav Volf untuk membangun rekonsiliasi
yang berbasis pemulihan trauma.

Rekonsiliasi Berbasis Pemulihan Trauma

Rekonsiliasi pascakonflik Ambon telah diupayakan oleh berbagai pihak,
termasuk pemerintah, tokoh agama, dan komunitas sipil. Akan tetapi, rekonsiliasi
yang dilakukan hanya bersifat formal. Sebagaimana konflik 1999-2002 di Ambon
telah diselesaikan melalui perjanjian Malino 1l pada tahun 2002.% Perjanjian ini
merengkuh 11 poin keputusan yang diputuskan bersama dengan gubernur, 35
anggota dewan dari pihak Muslim dan Kristen, serta mediator perdamaian.®’
Namun, rekonsiliasi yang dilakukan tampaknya belum berhasil mengatasi akar
permasalahan, yakni trauma yang mengakar dalam masyarakat.

Debora Lindawaty menyoroti bahwa trauma konflik Ambon merupakan
faktor penyebab konflik sosial yang terus terjadi, secara khusus 2011. la melihat
bahwa, bila rekonsiliasi benar-benar berhasil, maka seharusnya ketakutan terhadap
potensi konflik baru tidak begitu kuat di masyarakat. 3 Hasadungan dalam
penelisikannya terkait perdamaian setelah konflik Ambon turut menandaskan
bahwa potensi konflik berulang di Ambon masih tinggi karena segregasi antara

% Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 136-37.

36 Amin Tohari, “Rekonsiliasi Antarummat Beragama Kristen dan Islam di Ambon Maluku,”
The Sociology of Islam 4, no. 2 (2021): 223-24, doi:10.15642/jsi.2021.4.2.223-245.

37 Arvanti dkk., “Dinamika Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi
Mewujudkan Perdamaian,” 62.

% Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan
Solusinya,” 288.



466 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

umat Kristen dan Muslim masih ada.®® Tendensi itu dapat dilihat dalam konflik
yang kembali pada Januari 2025. Trauma itu masih ada dan ketika narasi provokasi
dan penegasan akan identitas agama dinarasikan secara radikal, respons atas luka
itu dapat berupa kemarahan seperti tahun 2011.4°

Sementara itu, bila dikaitkan dengan teori trauma kolektif Alexander yang
menekankan bahwa trauma tidak secara otomatis bersifat kolektif, melainkan
menjadi kolektif ketika pengalaman individu dimaknai dan dibingkai secara sosial
dan kultural oleh suatu komunitas.*! Bingkai sosial kultural yang membentuk
identitas kolektif dikonstruksi oleh “aktor kolektif” dan “kelompok pembawa”
yang bisa saja berasal dari pemimpin gereja,*? yang memiliki kemampuan diskursif
untuk “membuat makna” di ruang publik.

Alexander menawarkan suatu pertunjukan sosial yang bertujuan untuk
menyampaikan klaim trauma secara persuasif kepada publik dan mengonstruksi
makna penderitaan dari peristiwa yang terjadi.** Pada awalnya, pertunjukan trauma
diarahkan kepada anggota kelompok pembawa itu sendiri. Jika berhasil, anggota
kolektivitas ini menjadi yakin bahwa mereka telah mengalami trauma karena suatu
peristiwa tertentu dan setelah berhasil klaim trauma dapat diperluas kepada publik
lain dalam masyarakat secara umum.#* Hal ini, dapat diaplikasikan mulai dari
gereja sebagai komunitas internal, kemudian diperluas untuk merengkuh agama
yang berbeda, yakni Islam secara khusus.

Untuk menjembatani perluasan rengkuhan ini, penulis menggunakan teori
rekonsiliasi dari Miroslav Volf sebagai pendekatan teologis yang dapat memberi
arah etis dan spiritual terhadap rekonsiliasi yang mengakar pada pengampunan,
keadilan, dan keterbukaan terhadap “yang lain.” Volf menolak pendekatan yang
menuntut pelupaan terhadap luka; sebaliknya, ia mengusulkan agar memori
penderitaan diakui dan diproses dalam terang kasih Allah yang menyatukan.*

3% Anju Nofarof Hasudungan, Sariyatun Sariyatun, dan Hermanu Joebagio,
“Pengarusutamaan Pendidikan Perdamaian Berbasis Kearifan Lokal Pela Gandong Pasca
Rekonsiliasi Konflik Ambon di Sekolah,” Jurnal Lektur Keagamaan 17, no. 2 (2020): 37,
doi:10.31291/jlka.v17i2.664.

40 Indrawan dan Putri, “Analisis Konflik Ambon Menggunakan Penahapan Konflik Simon
Fisher,” 1996; Rachel Iwamony dan Tri Astuti Relmasira, “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama
Menyembuhkan Luka Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon,” Religio: Jurnal Studi Agama-agama
7, no. 1(2017): 9-10, doi:10.15642/religio.v7il1.706.

41 Alexander, Trauma: A Social Theory, 14.

42 |bid., 15-16.

4 Ibid., 16.

4 Ibid., 17.

4 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and
Reconciliation, 126.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 467

Namun, dalam konteks di mana trauma belum sepenuhnya selesai, pendekatan ini
perlu dikomplementasi oleh pandangan Shelly Rambo, dalam teologi trauma yang
dikembangkannya, yakni konsep “middle space.” Ruang antara kematian dan
kehidupan, sebagai metafora untuk situasi ketika penderitaan tidak kunjung usai
dan luka tetap hidup dalam tubuh, memori, dan ruang sosial.*¢ Dengan begitu,
rekonsiliasi dapat memberi ruang untuk menurutkan luka, mengolah memori
kolektif, dan membangun relasi baru di tengah perbedaan dan ketegangan.

Penulis mengintegrasikan tiga teori besar ini agar rekonsiliasi yang dirancang
tidak hanya menjadi proyek normatif atau seremonial, tetapi sungguh memberi
tempat bagi trauma yang belum selesai, bagi luka yang tidak mudah dilupakan, dan
bagi identitas kolektif yang sedang berproses untuk disembuhkan. Dalam hal ini,
pandangan Alexander yang menekankan konstruksi sosial trauma melalui aktor
kolektif dan ruang simbolik, VVolf yang menekankan pemulihan melalui rekonsiliasi
dan penerimaan, serta Rambo yang memberi perhatian pada trauma yang terus
hidup dalam ruang antara, menjadi sangat relevan untuk membaca ulang dinamika
sosial dan religius pascakonflik di Ambon. Ketiganya memperluas horizon
pemahaman Kita tentang trauma, tidak hanya sebagai luka psikologis atau sosial,
tetapi juga sebagai persoalan teologis dan relasional yang membutuhkan waktu,
ruang, dan pengakuan untuk dipulihkan.

Teori Volf: Melepaskan Pengampunan, Merengkuh yang Berbeda

Miroslav Volf mengembangkan teori rekonsiliasi yang berakar pada teologi
perengkuhan (embrace) sebagai respons terhadap realitas pengucilan yang terjadi
dalam masyarakat, khususnya dalam konteks perang dan kekerasan etnis di Balkan,
yang ia alami secara langsung. Pengucilan ini, menurut Volf, adalah mekanisme
sosial yang digunakan untuk menjaga identitas kelompok dengan menyingkirkan
“yang lain” (the other), yang didasarkan oleh rasa takut, sehingga membentuk
batasan antara “kita” dan “mereka.”*’

Dalam bukunya Exclusion and Embrace (1996), Volf menyoroti pengucilan
(exclusion) sebagai akar dari banyak konflik dan penderitaan manusia. Volf
menolak model identitas yang berbasis pengucilan ini. la kemudian
mentransformasi  itu  dengan  teologi  perengkuhan  (embrace) yang
dikembangkannya. la menilik bagaimana salib Kristus menjadi model utama bagi
umat Kristen untuk belajar menerima yang lain, termasuk mereka yang berbeda

46 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 17.
47 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and
Reconciliation, 67.



468 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

dan bahkan mereka yang telah menyakiti.*® VVolf menandaskan bahwa rekonsiliasi
adalah suatu panggilan teologis yang merefleksikan cara Allah berelasi dengan
manusia. Allah dalam Yesus Kristus merangkul manusia dengan kasih dan
pengampunan, meskipun manusia telah memberontak terhadap-Nya.*® Rekonsiliasi
sejati harus mencerminkan tindakan Allah yang menerima “yang lain,” termasuk
musuh secara radikal, dalam karya penebusan-Nya di salib.>® Oleh sebab itu, bagi
Volf sebagai pengikut Kristus mengampuni merupakan hal esensial yang harus
dilakukan.5!

Pengampunan merupakan tindakan aktif yang meniru kasih Allah dalam
Kristus, bukan sekadar melupakan atau membenarkan kesalahan. Corneliu
Constamtineanu dalam tinjauannya terhadap tulisan Volf, menjelaskan bahwa
dalam langkah progresif Volf dari pengucilan ke rekonsiliasi yang merengkuh,
Volf dilakukan dalam tindakan pertobatan, pengampunan, memberi ruang dalam
diri sendiri untuk orang lain, dan penyembuhan ingatan.%? Sebagai umat yang
percaya kepada Allah, melepaskan pengampunan merupakan hal yang harus
dilakukan, walaupun Volf sendiri mengakui dalam pengalamannya, itu merupakan
hal yang sulit untuk dilakukan. Baginya, tidak ada rekonsiliasi yang berhasil
dilakukan tanpa melepaskan pengampunan. Karena, hanya melalui pengampunan,
siklus kekerasan bisa diputuskan.®® Artinya, dalam konflik di Ambon, umat Kristen
yang terluka, perlu memaknai karya Allah melalui Yesus yang disalibkan, agar
proses perengkuhan dapat dilakukan terhadap umat Muslim, setelah pengampunan
itu dilepaskan. Sebagaimana, Allah melalui Yesus telah mengampuni kita sebagai
umat Kristen yang berdosa.

Setelah melepaskan pengampunan, Volf mengembangkan gerakan
perengkuhan yang memberi ruang untuk merengkuh orang lain. la memberi
metafora embrace bagi gereja untuk pertama membuka diri terhadap yang lain.>*
Kedua, menunggu dan memberi ruang bagi yang lain. Rekonsiliasi tidak bisa
dipaksakan. Pihak yang membuka diri harus bersedia menunggu dengan sabar dan

“8 Ibid., 126.

4 Ibid., 129; Corneliu Constantineanu, “Exclusion and Embrace: Reconciliation in the
Works of Miroslav Volf,” 2013, 43.

50 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and
Reconciliation, 129.

S Ibid., 9.

52 Constantineanu, “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the Works of Miroslav Volf,”
42,

53 |bid., 42-43.

54 Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and
Reconciliation, 141.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 469

memberikan ruang bagi yang lain untuk merespons tanpa paksaan. Ini
menunjukkan kerentanan dan kepercayaan sebagai bagian dari proses membangun
kembali hubungan.® Ketiga, merangkul atau memeluk, dimana rekonsiliasi sejati
melibatkan tindakan menerima dan menyatukan kembali pihak-pihak yang
sebelumnya terpecah. Namun, merangkul tidak berarti menghilangkan identitas
masing-masing. Dalam proses ini, setiap individu atau kelompok tetap memiliki
integritasnya sendiri, tetapi memilih untuk hidup dalam hubungan yang baru yang
bergerak bersama “yang lain.” ¢ Keempat, melepaskan pelukan. Tindakan
melepaskan pelukan memberi ruang bagi otherness untuk tetap menjadi diri dan
mempertahankan identitas mereka.®’

Penulis melihat bahwa pandangan Volf ini sangat baik dalam upaya
rekonsiliasi yang digaungkannya. Umat Kristen dalam pengalaman traumatis pasca
kekerasan dan pengucilan terhadap identitas mereka, patut merespons itu dengan
tindakan mengampuni sambil mengakui luka yang dimiliki, sebelum merengkuh
mereka dalam kasih Allah. Akan tetapi, penulis melihat bahwa sulit bagi mereka
yang memiliki luka terbuka untuk langsung mengampuni. Sebagaimana pertanyaan
Jurgen Moltmann yang dilayangkan pada Volf di bagian pengantar tentang
mengampuni musuh. Bagaimana kita bisa mengampuni musuh, bila luka kita masih
terbuka? Apalagi dalam konteks Kota Ambon yang bahkan untuk mengingat,
menarasikan, dan mendengar percikan peristiwa sejenis saja, dapat membangkitkan
luka yang menganga itu. Lantas, bagaimana mungkin dalam pemahaman akan salib
dan kasih Allah Trinitas, sudah cukup bagi umat Kristen membangun relasi dan
rekonsiliasi dalam pengampunan?

Beberapa orang akan menganggap bahasa pengampunan bermasalah karena,
menurut mereka, pengampunan, terutama jika diberikan sebelum keadilan
ditegakkan, merupakan bentuk ‘“anugerah murah” (cheap grace) yang gagal
meminta pertanggungjawaban pelaku atas tindakan mereka. Dari sudut pandang
ini, pengampunan justru memberikan izin bagi pelaku untuk mengulangi
kesalahanny. % Sementara, Judith L. Herman berpendapat bahwa pencarian
pengampunan sering kali berubah menjadi “siksaan kejam,” karena menjadi tujuan
yang mustahil dicapai oleh korban. Ketika seseorang mengalami kekerasan yang
dilakukan oleh sesama manusia, terkadang pengampunan menjadi sesuatu yang

55 |bid., 142.

%6 |bid., 143.

57 Ibid., 144.

8 Marie Fortune, “Forgiveness: The Last Step,” dalam Violence Against Women and
Children, ed. oleh Continuum (New York, 1995), 201-6.



470 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

terlalu sulit.%® Oleh sebab itu, penulis menawarkan pandangan Rambo tentang
“middle space” sebagai sebuah pendekatan dalam menghadapi trauma. Ruang ini
merupakan tempat bagi mereka yang mengalami luka untuk mengakui dan
“merayakan” penderitaan itu.

Teori Rambo: Menyediakan Ruang, Merawat Luka yang Tersisa

Rekonsiliasi yang ideal dan berbasis pemulihan trauma, tidak hanya
menuntut tindakan pengampunan, tetapi juga memberikan ruang bagi pemulihan
dan pengakuan atas luka yang dialami. Lakawa dalam tulisannya menegaskan
bahwa rekonsiliasi tidak secara otomatis menyembuhkan trauma. Rekonsiliasi
mengembalikan hubungan antar agama yang terbuka dan damai, tetapi hal itu tidak
langsung menghapuskan trauma yang mengakar. Oleh sebab itu, kesadaran ini
perlu diperhatikan agar gereja tidak tergesa-gesa menuntut penyembuhan tanpa
menyediakan ruang aman untuk menampung luka.®®

Shelly Rambo mengkritisi pemahaman trauma yang terlalu menekankan pada
pemulihan atau resolusi yang tuntas, dan sebaliknya, menyoroti pengalaman
bertahan hidup dalam kondisi yang belum sepenuhnya pulih atau teratasi. Baginya,
trauma sebagai penderitaan yang tersisa dan tidak kunjung pergi harus menjadi
fokus. Teologi, dalam hal ini juga komunitas iman seperti gereja, perlu menemukan
bahasa dan praktik yang mendukung mereka yang hidup dalam ketegangan antara
luka dan harapan, tanpa memaksakan akhir yang terlalu cepat. Rambo menawarkan
“middle space” yaitu ruang di antara kematian dan kebangkitan, sebuah fase
transisi yang ditandai oleh keberadaan penderitaan yang belum selesai namun
masih menyimpan kemungkinan hidup.®! la menggambarkan ini melalui metafora
Sabtu Suci, yaitu hari antara kematian Yesus (Jumat Agung) dan kebangkitan-Nya
(Minggu Paskah).5?

Secara analogis, “middle space” dalam konteks Ambon dapat dilihat dalam
situasi pascakonflik di mana umat Muslim dan Kristen telah berhenti saling
menyerang, tetapi luka-luka batin, ketakutan, dan kecurigaan masih terasa kuat. Ini
tercermin dalam keterpisahan spasial (permukiman yang homogen secara agama),
interaksi yang terbatas, dan memori tentang kekerasan yang masih sering muncul
dalam wacana dan tindakan sosial. “Middle space ” di sini adalah ruang transisi di
mana masyarakat belum sepenuhnya pulih, tetapi juga tidak sepenuhnya terjebak

59 Judith Lewis Herman, Trauma and Recovery (New York: BasicBooks, 1992), 190.
60 |_akawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 135-36.

61 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 17.

%2 Ibid., 48.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 471

dalam konflik. Mereka hidup dalam ketegangan antara upaya membangun relasi
baru dan beban memori lama. Ruang ini bukan hanya bersifat fisik, tetapi juga
emosional dan spiritual.

Menurut Rambo, yang berada dalam “middle space” adalah para penyintas,
yakni individu dan komunitas yang tidak dapat kembali ke kondisi “normal”
sebelum trauma, tetapi juga belum sampai pada titik pemulihan yang utuh.®® Dalam
konteks Ambon, mereka adalah para ibu yang kehilangan anak, anak-anak yang
tumbuh dengan ingatan tentang kekerasan, pemimpin agama yang mencoba
menengahi ketegangan, dan generasi muda yang mewarisi memori kolektif
tersebut.®* Mereka bergulat di antara harapan untuk hidup berdampingan dan rasa
takut akan luka lama yang bisa muncul kembali kapan saja.®®> Dalam perspektif ini,
peran gereja bukan sekadar menjadi aktor rekonsiliatif normatif, tetapi menjadi
pelayan “middle space ” yakni ruang yang memelihara memori, mengakui luka, dan
mendampingi umat untuk menemukan arah secara perlahan.

Dengan pendekatan ini, komunitas Kristen dan gereja di Ambon dapat
memainkan peran penting sebagai “aktor kolektif” dan “kelompok pembawa”
dalam menyediakan ruang aman bagi para penyintas untuk mengenang, mengolah,
dan menarasikan pengalaman mereka, tanpa tekanan untuk langsung memaafkan
atau melupakan. Bila Alexander menandaskan “aktor kolektif” dan “kelompok
pembawa” sebagai pemberi makna dan mengonstruksi narasi baru.®” Dalam teologi
Rambo, penulis mengindikasi proses dan peran ini sebagai penyaksian.5®

Oleh sebab itu, inisiatif seperti forum lintas-agama, liturgi pengakuan luka,
dan ruang kesaksian dapat menjadi praktik konkrit yang memungkinkan
masyarakat bertahan di tengah ketegangan dan pada saat yang sama merawat
harapan, dapat menjadi “ruang tengah” untuk menarasikan dan menyaksikan
trauma. %° Ruang ini, memberi kesempatan untuk mengakui luka, memulihkan
relasi, dan terbuka kepada yang lain. Dalam kerangka ini, penyembuhan dan

83 bid.

64 Tahamata, Tampake, dan Supratikno, “Teologi Trauma Berbasis Budaya Orang Basudara
Bagi Korban Konflik Komunal.”

8 Twamony dan Relmasira, “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama Menyembuhkan Luka
Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon,” 11-12.

% Alexander, Trauma: A Social Theory, 16.

57 Ibid., 16-17.

% Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 15,22.

8 and Onno van der Hart van der Kolk, Bessel A., Alexander C. McFarlane, “A General
Approach to Treatment of Posttraumatic Stress Disorder,” dalam Traumatic Stress: The Effects of
Overwhelming Experience on Mind, Body, and Society, ed. oleh and Lars Weisaeth Van der Kolk,
BesselA., Alexander C. McFarlane (New York: The Guilford Press, 1996), 430-31.



472 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

rekonsiliasi tidak dipaksakan sebagai “hasil akhir,” tetapi dijalani sebagai proses
spiritual yang penuh kejujuran, pengakuan, dan solidaritas.

Ruang Transformatif Sebagai Ruang Antara “Penderitaan yang Tersisa” dan
“Rengkuhan yang Terbuka”

Dalam upaya membangun rekonsiliasi yang otentik di Ambon pasca-konflik,
penting untuk mengakui bahwa pemulihan tidak berjalan dalam garis lurus dari
luka menuju kesembuhan. Seperti yang dikemukakan Shelly Rambo, trauma
menyisakan penderitaan yang tidak kunjung pergi, dan penyintas sering kali berada
dalam “ruang antara.” ° Ruang ini perlu dihargai sebagai tempat bertahan,
mengenang, dan merengkuh berlangsung secara simultan.’

Gagasan “ruang antara” ini juga sejalan dengan pemikiran Volf tentang
pentingnya embrace sebuah tindakan yang tidak menghapus identitas atau
pengalaman luka, tetapi justru menghargainya dalam proses penerimaan terhadap
yang lain.”> Dalam kerangka ini, Alexander juga mengingatkan bahwa upaya
rekonsiliasi dan pengampunan hanya dapat terjadi bila luka diakui dan dihadirkan
dalam wacana publik, bukan ditekan atau dipercepat untuk dilupakan.” Oleh sebab
itu, rekonsiliasi berbasis pemulihan trauma harus berakar pada ruang yang
memungkinkan luka didengar, disaksikan, dan dinarasikan, sembari tetap
membangun jembatan menuju perjumpaan dengan yang berbeda.

Dalam konteks Ambon, “ruang antara” ini dapat direalisasikan dalam bentuk
“ruang transformatif,” yakni ruang-ruang fisik dan simbolik yang memediasi antara
penderitaan masa lalu dan harapan akan masa depan yang damai. Salah satu bentuk
konkret dari ruang transformatif ini adalah upaya memaknai ulang situs-situs yang
menjadi saksi konflik seperti Gereja Silo dan Tugu Trikora. Gereja Silo, yang
pernah dibakar saat konflik 1999,’* dapat dimaknai ulang sebagai ruang antara,
tempat perjumpaan antara memori kekerasan dan pengharapan akan rekonsiliasi.
Demikian pula Tugu Trikora, yang selama ini menjadi lokasi terjadinya konflik,
dapat dijadikan tempat ziarah damai dan refleksi lintas-iman atas dampak
kekerasan yang berulang.

0 Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining, 35,37.

" Ibid., 40.

2 \/olf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Other-ness, and
Reconciliation, 126.

3 Constantineanu, “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the Works of Miroslav Volf,”
42,

4 Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan dan
Solusinya,” 281-82.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 473

Makna ini menggemakan pendekatan yang dilakukan di Duma, sebagaimana
dicatat oleh Lakawa. Gereja dan rumah doa yang rusak akibat kekerasan dijadikan
situs tambahan pasca kekerasan yang menghubungkan arsitektur, identitas, dan
memori kolektif.””Pengalaman Duma menunjukkan bahwa pemaknaan ulang ruang
secara simbolik dapat menjadi media penting untuk menyatukan pengalaman
penderitaan dengan spiritualitas pemulihan.”® Inilah yang perlu diadopsi di Ambon
suatu proses teologis dan sosial yang menjadikan tempat-tempat luka sebagai situs
kesaksian dan transformasi.

Lebih jauh lagi, inisiatif-inisiatif seperti Gerakan Perempuan Peduli yang
mengadakan workshop lintas-iman bagi para perempuan korban konflik,
memperlihatkan bagaimana perjumpaan yang jujur, terbuka, dan penuh empati bisa
terjadi ketika ruang aman diciptakan. Dalam ruang seperti ini, pengalaman trauma
dapat dibagikan secara kolektif, air mata menjadi saksi penderitaan yang tersisa,
dan pelukan menjadi bahasa pertama rekonsiliasi.”” Gereja dipanggil bukan hanya
untuk berkhotbah tentang pengampunan, tetapi menyediakan struktur sosial dan
spiritual bagi pengolahan luka yang masih hidup. Dengan berulang Kkali
menceritakan trauma, para penyintas dapat secara perlahan mengendalikan
bagaimana mereka melihat dan memahami peristiwa tersebut, sehingga
memungkinkan mereka untuk melanjutkan hidup dengan lebih percaya diri’® dan
terbuka terhadap “yang berbeda.”

Selain ruang-ruang sakral, monumen Gong Perdamaian Dunia dan Lapangan
Merdeka juga memiliki potensi besar sebagai tempat publik untuk membangun
memori kolektif yang menyembuhkan. Monumen tersebut bukan sekadar objek
wisata atau simbol pasif, sebagaimana percakapan penelitian di masa kini,” tetapi
bisa dimaknai sebagai tempat ritus perdamaian tahunan yang menyatukan
komunitas lintas iman dalam ritual pengingatan dan pengharapan. Seperti halnya di

5 Lakawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 194-95.

78 Ibid., 189.

" Twamony dan Relmasira, “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama Menyembuhkan Luka
Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon,” 706.

8 Susan Brison, Aftermath: Violence and the Remaking of a Self (Princeton: Princeton
University, 2000), 54.

79 Fitriavni Atamimi, Jusuf Madubun, dan Atikah Khairunnisa, “Strategi Dinas Parawisata
Provinsi Maluku Dalam Meningkatkan Kunjungan Wisata,” Journal of Government Science Studies
3, no. 1 (2024):. 22-34, doi:10.30598/jgssvol3issuelpage22-34; August Johannes Ricolat Ufie,
“Ruang Publik sebagai Tempat Wisata Kaum Milenial Kota Ambon,” Media Wisata 19, no. 1
(2021): 11-21, d0i:10.36276/mws.v19i1.62.



474 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Duma yang merayakan 19 Juni sebagai hari ziarah damai, Ambon dapat merancang
perayaan bersama yang menandai perjalanan dari konflik menuju solidaritas.®

Dengan demikian, ruang antara “penderitaan yang tersisa” dan “rengkuhan
yang terbuka” adalah ruang yang: Pertama, Mengakui trauma sebagai realitas yang
masih hidup, bukan hanya sebagai masa lalu yang harus dilupakan. Kedua,
Menawarkan tempat-tempat konkret dan simbolik bagi proses pemulihan dan
perjumpaan lintas-iman. Ketiga, Memelihara kesetiaan kepada memori luka, tanpa
terjebak dalam dendam yang memicu kekerasan. Keempat, Membangun harapan
melalui praktik sosial dan spiritual, yang tidak memaksa rekonsiliasi, tetapi
membukanya sebagai kemungkinan yang inkremental dan manusiawi. Gereja
dipanggil untuk menjadi pelayan di ruang ini bukan sebagai institusi yang
mengontrol narasi trauma dan pengampunan, melainkan sebagai fasilitator
kehadiran Allah di tengah kesunyian Sabtu Suci, tempat di mana penderitaan
belum berlalu, tetapi kehidupan baru perlahan muncul dari reruntuhannya.

Simpulan

Trauma kolektif pascakonflik di Ambon masih hidup dalam memori sosial,
identitas keagamaan, dan simbol-simbol publik yang terus mengaktifkan luka masa
lalu. Hal ini tampak jelas dalam peristiwa kekerasan tahun 2011 dan 2025 yang
merefleksikan belum selesainya trauma dari konflik 1999. Upaya rekonsiliasi yang
selama ini berjalan cenderung formal dan belum menyentuh kedalaman penderitaan
yang belum diakui dapat dikembangkan melalui pengintegrasian gagasan dari tiga
teolog ini. Melalui pendialogkan teori Jeffrey C. Alexander, Shelly Rambo, dan
Miroslav Volf, artikel ini menghasilkan pendekatan rekonsiliasi berbasis pemulihan
trauma yang tidak mengharuskan pengampunan instan, melainkan membuka ruang
transformatif. Ruang ini merupakan sebuah “ruang antara,” tempat luka didengar,
diolah, dan direspons secara jujur. Ruang transformatif memelihara memori tanpa
terjebak pada dendam, menampung penderitaan tanpa menutup peluang harapan,
dan memberi waktu bagi penyintas untuk bergulat di tengah ketegangan antara
kehilangan dan penghidupan kembali. Dalam konteks Ambon, ruang ini dapat
direalisasikan melalui reposisi situs-situs bersejarah seperti Gereja Silo, Tugu
Trikora, dan Gong Perdamaian Dunia, yang ditafsir ulang bukan hanya sebagai
jejak konflik, tetapi juga sebagai tempat ziarah damai lintas-iman. Lebih jauh,
ruang transformatif juga dapat diwujudkan melalui inisiatif masyarakat seperti
forum kesaksian, liturgi pengakuan luka, dan perjumpaan lintas agama yang

8 |_akawa, Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani, 206-207,213.



Antara Penderitaan yang Tersisa, ... (Lidya Patty) 475

memberi wadah bagi pengalaman traumatis untuk dibagikan, dimaknai ulang, dan
diarahkan menuju solidaritas yang belajar untuk berdamai dari luka dan membuka
ruang bagi “yang berbeda.” Dengan demikian, artikel ini tidak hanya membaca
ulang pengalaman Ambon, tetapi juga memperkenalkan ruang transformatif
sebagai kerangka teologis baru dalam studi trauma dan rekonsiliasi di Indonesia.
Konsep ini dapat dipakai secara lebih luas dalam konteks masyarakat pascakonflik
lain sekaligus memperkaya diskursus teologi trauma global dengan perspektif lokal
Indonesia.

Daftar Pustaka

Alexander, Jeffrey C. Trauma: A Social Theory. Cambridge: Polity Press, 2012.

Arvanti, Armita, Bayu Setiawan, Syamsunasir, dan Pujo Widodo. “Dinamika
Konflik Keagamaan di Maluku Serta Upaya Resolusi Mewujudkan
Perdamaian.” Jurnal Education and development 12, no. 1 (2024): 61-69.

Atamimi, Fitriavni, Jusuf Madubun, dan Atikah Khairunnisa. “Strategi Dinas
Parawisata Provinsi Maluku Dalam Meningkatkan Kunjungan Wisata.”
Journal of Government Science Studies 3, no. 1 (2024): 22-34.
doi:10.30598/jgssvol3issuelpage22-34.

BCC News Indonesia. “Masih Rentankah Kerusuhan Sektarian di Ambon?” 2011.

Brison, Susan. Aftermath: Violence and the Remaking of a Self. Princeton:
Princeton University, 2000.

Constantineanu, Corneliu. “Exclusion and Embrace : Reconciliation in the Works
of Miroslav Volf,” 2013, 35-54.

Fahmi, Yusron. “Kisah Minggu Mencekam di Kota Ambon 8 Tahun Lalu.”
Liputan 6, 2019.

Fortune, Marie. “Forgiveness: The Last Step.” Dalam Violence Against Women and
Children, disunting oleh Continuum, 201-6. New York, 1995.

Hasudungan, Anju Nofarof, Sariyatun Sariyatun, dan Hermanu Joebagio.
“Pengarusutamaan Pendidikan Perdamaian Berbasis Kearifan Lokal Pela
Gandong Pasca Rekonsiliasi Konflik Ambon di Sekolah.” Jurnal Lektur
Keagamaan 17, no. 2 (2020): 409-30. doi:10.31291/jlka.v17i2.664.

Herman, Judith Lewis. Trauma and Recovery. New York: BasicBooks, 1992.

Husein, Muhammad I.; Wance, Marno. “Analisis Wacana Kritis Berita Konflik di
Media Ambon Ekspres dan Siwalima.” Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 3
(2021): 1995-2010.

Indrawan, Jerry, dan Ananda Tania Putri. “Analisis Konflik Ambon Menggunakan
Penahapan Konflik Simon Fisher.” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no.
1(2022): 12. d0i:10.24198/jkrk.v4i1.36608.

Institute, SETARA. “Trauma Healing Pasca Konflik Maluku 1999-Pdt. Jacky-Part
3,7 2023.



476 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Iwamony, Rachel, dan Tri Astuti Relmasira. “Rekonsiliasi Sebagai Proses Bersama
Menyembuhkan Luka Sejarah Islam Kristen di Kota Ambon.” Religio:
Jurnal Studi Agama-agama 7, no. 1 (2017): 1-27.
doi:10.15642/religio.v7il1.706.

Kolk, Bessel A., Alexander C. McFarlane, and Onno van der Hart van der. “A
General Approach to Treatment of Posttraumatic Stress Disorder.” Dalam
Traumatic Stress: The Effects of Overwhelming Experience on Mind, Body,
and Society, disunting oleh and Lars Weisaeth Van der Kolk, BesselA.,
Alexander C. McFarlane, 430-31. New York: The Guilford Press, 1996.

Lakawa, Septemmy E. Kemurahatian dan Trauma: Imajinasi Baru Misi Kristiani.
1 ed. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023.

Lindawaty, Debora Sanur. “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar
Permasalahan dan Solusinya.” Jurnal Politiicia 2, no. 2 (2011): 271-97.

Nugrahani, Farida. Metode Penelitian Kualitatif. Solo: Cakra Books, 2014.

Patty, Rahmat Rahman. “Bentrok di Tugu Trikora Ambon Lukai 6 Warga, Polisi
Periksa Sejumlah Saksi.” Kompas.com, t.t.

. “Kapolda Maluku Janji Tindak Tegas Pelaku Bentrok di Tugu Trikora
Ambon.” Kompas.com, 2025.

Patty, Rahmat Rahman; Jaya, Eris Eka. “Bentrok 2 Kelompok Pemuda di Ambon,
Kondusif, Warga Jangan Terprovokasi.” Kompas.com, 2025.

Rambo, Shelly. Spirit and Trauma: A Theology of Remaining. Kentucky:
Westminster John Knox Press, 2010.

Tahamata, Marfan Ferdinanda, Tony Tampake, dan Agus Supratikno. “Teologi
Trauma Berbasis Budaya Orang Basudara Bagi Korban Konflik Komunal.”
DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 69-84.
doi:10.30648/dun.v9i1.1417.

Tim Redaksi. “Ambon Membara, 1 Meninggal 68 Luka-Luka.” JPPN.com, 2011.

Tohari, Amin. “Rekonsiliasi Antarummat Beragama Kristen dan Islam di Ambon
Maluku.” The Sociology of Islam 4, no. 2 (2021): 223-45.
d0i:10.15642/jsi.2021.4.2.223-245.

Ufie, August Johannes Ricolat. “Ruang Publik sebagai Tempat Wisata Kaum
Milenial Kota Ambon.” Media Wisata 19, no. 1 (2021): 11-21.
d0i:10.36276/mws.v19i1.62.

Volf, Miroslav. Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity,
Other-ness, and Reconciliation. Nashville: Abingdon Press, 1996.

. “Forgiveness, Reconciliation, and Justice: A Theological Contribution to

A More Peaceful Social Environment.” Millenium 29, no. 3 (2000): 861-77.

d0i:10.1177/03058298000290030601.




